
голосъ
ЦЕРКВИ.

Ежемѣсячный церковно - общественный

журналъ.

Г О Д Ъ  И З Д А  НІ Я Ч Е Т В Е Р Т Ы Й .

1915 г. Апрѣль.

- ф -  4̂

М О С К В А
ПЕЧАТИ Я А. И. СІТI-ГИРЕВОЙ

ОСТОЖЕНКА, СІВЕЛОВСКІІі Ш .Р ., СОП. Д.

1015



С О Д Е Р Ж А Н І Е .

О Т Д Ѣ Л Ъ  П Е Р В Ы Й .

Т. Воспитаніе дѣтей. — Владиміръ, Митрополитъ Пе­
троградскій.......................................................  3— 10

2 . Бесѣда въ недѣлю 5-ю по Пасхѣ о Самаряныни.—
М акарій, Митрополитъ М осковск ій ........11— 18

3. вліяніе нѣмцевъ-колонистовъ на религіозно-раціона­
листическое движеніе на югѣ Россіи во второй поло­
винѣ XIX столѣтія.— Алексій, Архіеи. Владимірскій. 19—  32

4. Духовный дневнинъ— Арсеній,ЕпископъСериуховск. 33—  37
5. Исканіе вѣры. (Стихотвореніе)...................... 38—  40
6. Письма въ Бозѣ почившаго Высокопреосвященнаго

Николая, Архіепископа Японскаго...................41—  44
7. Аскетизмъ, какъ основа русской культуры.— Проф.

Архимандритъ Тихонъ ....................................45— 74
8. Ученіе св. Василія Великаго о Святомъ Духѣ.— Проф.

С. З а р и н ъ .................................................... . . 75— 86
9. Обязанности пастыря.— Е. іена /Ііадановская . . . 87— 98

10. „Мученики".— А. Макарова-Широкая . . . 99— 110
11. Часовня— V ...................................................................111— 112
12. Внутренняя миссія въ Тамбовской епархіи за послѣд­

нюю четверть истекшаго столѣтія. —  Православный 
М иссіонеръ .......................................................................113— І29

13. Черты полемики противъ поповщины въ историческихъ 
сочиненіяхъ безпоповца Ивана Алексѣева и черты
исторіи въ полемическихъ.—Проф. П. Смирновъ. 130—148

14. Изъ Россіи во Святую Землю. В. П . Поповъ. . 149— 156

О Т Д Ѣ Л Ъ  В Т О Р О Й .

15. „Ночь возрожденія".— В. II. Б ы к о в ъ .................... 157— 175
16. Отклики на „Письмо изъ Канады'.— М. Правдолюбовъ. 176— 180
17. Мало оцѣненное средство пастырскаго вліянія. — Свящ.

Н. П латоновъ .....................  . . . . .  181 — 187
18. Библіографія.— И Л . . . 188— 191
19. Стихотворенія.— В. ІІедзвсикій  . . . 192— 192

і Редакція „Голоса Церкви“ проситъ ускорить взносъ 
< подписныхъ денегъ за 1915-й г. Объявленіе о выходѣ 
\ журнала въ 1915 г. смотрѣть на обложкѣ журнала.



О воспитаніи дѣтей*).
2 .

О необходимости, сущности и началѣ воспитанія.

Сляцы вшо сына въ юности его и со­
круши ребра его, дондеже младъ есть: да 
не когда ожестѣвъ не покоритъ ти ся 
(Сир. 30, 12).

Лучшее наслѣдство, которое могутъ родители дать 
своимъ дѣтямъ, есть доброе воспитаніе. Оно имѣетъ 
гораздо большую цѣнность, чѣмъ всѣ богатства и блага 
земныя. Эту истину хорошо сознавалъ еще древній 
мудрецъ Плутархъ и въ своей книгѣ о воспитаніи вы­
сказалъ ее слѣдующими словами: „ничего нѣтъ выше 
добраго воспитанія дѣтей; оно должно быть началомъ, 
срединою и концомъ всѣхъ родительскихъ заботъ. Всѣ 
блага этой земли обманчивы и случайны, а доброе вос­
питаніе есть постоянное, прочное божественное благо". 
Какимъ же образомъ возможно доставить дѣтямъ это 
высшее благо и достичь цѣли хорошаго воспитанія?

*) см. Г. Ц. м. Мартъ.



4 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. ЛЬ 4.

Мы уже знаемъ, что родители главнымъ образомъ 
отвѣтственны за воспитаніе своихъ дѣтей и вину за 
дурное воспитаніе ихъ никому не могутъ приписывать, 
кромѣ себѣ; а теперь скажемъ о томъ: а) нужно ли 
воспитаніе, б) когда его должно начинать и в) въ чемъ 
оно должно состоять.

а) Въ половинѣ восемнадцатаго столѣтія во Франціи 
явился ученый именемъ Руссо, который измыслилъ такое 
ученіе о воспитаніи дѣтей, которое причинило очень 
много существеннаго вреда цѣлымъ тысячамъ несчаст­
ныхъ дѣтей. Онъ училъ именно, что дитя появляется 
на свѣтъ совершенно добрымъ и ничуть неиспорчен­
нымъ. Поэтому стоитъ только дитя предоставить са­
мому себѣ, и оно непремѣнно останется цѣльнымъ, 
неповрежденнымъ, добрымъ. Воспитаніе не только не 
необходимо, но даже вредно. Когда дитя подвергается 
воздѣйствію на него воспитателей, родителей и учите­
лей. то оно чрезъ это становится хуже, портится. Только 
чрезъ воспитаніе, говоритъ Руссо, привходятъ всѣ дур­
ныя наклонности и страсти въ совершенно невинную 
и неиспорченную натуру дитяти. Какъ ложно и пре­
вратно такое ученіе, въ этомъ убѣждаетъ насъ и опытъ 
и божественное Откровеніе. Руссо, а съ нимъ и многіе 
другіе вольнодумные, невѣрующіе педагоги говорятъ, что 
дитя отъ природы неиспорчено. Но ежедневный опытъ 
рѣшительно ниспровергаетъ такой взглядъ и учитъ 
насъ совершенно противному. Изъ этого опыта мы ви­
димъ, что совершенно маленькія, еще грудныя дѣти, 
которыя никѣмъ не могли еще быть испорчены, имѣютъ 
уже свои значительные недостатки и дурныя качества. 
И они уже бываютъ иногда и самолюбивы, и упорны, 
и капризны, и вспыльчивы, и раздражительны. Есть 
дѣти, которыя отъ природы имѣютъ наклонность къ 
лѣности, другія ко лжи и обману, одни къ изнѣжен-



Л» 4. ВОСПИТАНІЕ ДЕТЕЙ . 5

ности и чувственности, а другія къ лакомству и воров­
ству. Но что можно усматривать, такимъ образомъ, изъ 
ежедневнаго опыта, это подтверждаетъ и божественное 
Откровеніе. Именно послѣднее учитъ насъ, что дитя 
появляется на свѣтъ зараженнымъ наслѣдственнымъ 
грѣхомъ и что чрезъ этотъ наслѣдственный грѣхъ при­
рода дитяти испорчена и склонна болѣе ко злу, чѣмъ 
къ добру. Слѣдовательно, эту наклонность ко грѣху и 
злу дитя имѣетъ въ себѣ самомъ, а не отвнѣ получаетъ 
ее. Правда, то же христіанское Откровеніе учитъ насъ 
и тому, что душа дитяти очищается отъ первороднаго, 
наслѣдственнаго грѣха и освящается во св. крещеніи; 
но ослабляемая въ этомъ крещеніи наклонность ко грѣху 
отнюдь, однако, не уничтожается и не искореняется 
совершенно. Итакъ, и опытъ и Откровеніе учатъ насъ, 
что дитя появляется на свѣтъ не съ совсѣмъ доброю 
и неповрежденною природою, но съ испорченною, пред­
расположенною ко злу. А отсюда слѣдуетъ, что дитя 
не должно оставаться безъ воспитанія; напротивъ, чтобы 
изъ него вышло нравственное и добродѣтельное суще­
ство, оно непремѣнно должно подвергаться доброму воз­
дѣйствію на него со стороны воспитателей. Грѣховную 
наклонность дитяти необходимо подавлять и направлять 
къ добру. Если дитя предоставить самому себѣ, то въ 
немъ станетъ развиваться не доброе, болѣе слабое на­
чало, но болѣе сильное, злое, подобно тому, какъ и во 
внѣшней физической природѣ, коль скоро она предо­
ставляется самой себѣ, произрастаетъ не пшеница, а 
плевелы, тернія и волчцы.

б) Такимъ образомъ, воспитаніе дитяти необходимо. 
А если оно необходимо, то когда, съ какого времени, 
съ какого возраста нужно начинать воспитаніе дитяти? 
И на этотъ вопросъ даютъ намъ правильный отвѣтъ 
и опытъ и божественное Откровеніе. Оба они говорятъ,



6 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

что воспитаніе должно быть начинаемо съ самой ран­
ней юности. Уже взглядъ на природу убѣждаетъ насъ 
въ истинности этого положенія. Если кто-либо поса­
дилъ деревцо и желаетъ, чтобы оно выросло прямымъ, 
то онъ долженъ на самыхъ первыхъ порахъ привязать 
его къ тычинкѣ и тщательно ухаживать за нимъ; онъ 
долженъ предохранять его отъ зловреднаго дѣйствія 
гадовъ и червей, обрѣзать дикіе побѣги и, пока оно 
еще молодо, давать ему правильное направленіе. По­
чему и сложилась у насъ пословица: гни дерево, пока 
оно гнется, т. е. пока оно еще молодо. Если садовникъ 
хочетъ держать свой садъ въ порядкѣ и чистотѣ, то 
онъ съ самаго начала долженъ очистить его отъ дикой, 
сорной травы; въ противномъ случаѣ, т. е., если запу­
ститъ ее и дождется, когда она разростется по всему 
саду, то онъ уже не въ силахъ будетъ преодолѣть ее. 
Такъ именно слѣдуетъ поступать и въ отношеніи къ 
дитяти. Дитя—это молоденькое деревцо, а родители— 
это Богомъ назначенные садовники этого юнаго чело­
вѣческаго растенія. Они должны тщательно ухаживать 
за нимъ съ самаго начала, они должны очищать ёго 
отъ скверны грѣха, отъ злыхъ наклонностей и стра­
стей; они должны обсѣкать дикіе отростки самолюбія, 
упорства и капризовъ; они. наконецъ, должна давать 
ему правильное направленіе и съ самаго ранняго воз­
раста преклонять его подъ иго христіанскаго послушанія 
и дисциплины. Сердце дитяти—это садъ, а родители— 
садовники, поставленные отъ Бога, и садъ сердца своихъ 
дѣтей они должны съ самаго раннаго возраста ихъ 
очищать отъ плевелъ и сорной травы. Если они запу­
стятъ зло въ сердцахъ дѣтей своихъ, то они не въ 
состояніи будутъ очистить ихъ отъ сора. Чему, такимъ 
образомъ, учитъ насъ опытъ и природа, это влагается 
въ сердце родителей и Откровеніемъ. Суть ли ти чада,



№ 4. ВОСПИТАНІЕ ДѢТЕЙ. 7

увѣщаваетъ мудрый Сирахъ, накажи я, и преклони 
отъ юности выю ихъ. И въ другомъ мѣстѣ: сляцы выю 
сына твоего въ юности его, дондеже младъ есть: да не 
когда ожестѣвъ не покоритъ ти ся (7, 25, 30, 12). 
Итакъ видишь ли ты, христіанскій родитель, откуда 
происходитъ то, что твои взрослыя дѣти отказываютъ 
тебѣ въ послушаніи и покорности? Это происходитъ отъ 
того, что ты не нагибалъ ихъ выи, когда они были еще 
юны; это происходитъ отъ того, что ты не пріучалъ 
ихъ къ строгому послушанію въ то время, когда они 
были еще маленькими дѣтьми. Послушай, что говоритъ 
объ этомъ родителямъ св. Іоаннъ Златоустъ: „не самъ ли 
ты причиняешь себѣ скорбь необузданностію твоего сына? 
Ты долженъ бы тщательно обуздывать его, пріучать его 
къ порядку, къ аккуратному исполненію своихъ обязан­
ностей и врачевать болѣзни его души, когда онъ былъ 
еще молодъ и когда это сдѣлать было гораздо легче. 
Когда поле его сердца еще легко было обработывать, 
тогда еще нужно было тебѣ выдергивать эти плевелы, 
тогда, когда они не успѣли еще пустить глубокаго корня; 
въ такомъ случаѣ и страсти дѣтей не усилились бы 
настолько, что нельзя уже погасить ихъ“.

Есть не мало такихъ родителей, которые думаютъ, 
что воспитаніе начинается только съ тѣхъ поръ, какъ 
дѣти вступаютъ въ школу. Въ какомъ заблужденіи на­
ходятся такіе родители, это видно изъ слѣдующихъ вы­
раженій мудрецовъ древняго и новаго времени. Одинъ 
глубокій мыслитель нашего времени утверждаетъ, что 
воспитаніе оканчивается уже на десятомъ году, а дру­
гой великій мудрецъ міра говоритъ: „человѣкъ обык­
новенно на всю жизнь свою остается такимъ, какимъ 
онъ былъ въ продолженіи шести лѣтъ на нѣдрахъ своей 
матери*'. Еще другой говоритъ: „дитя, заслуживающее 
побои послѣ четырехлѣтняго своего возраста, уже обна-



8 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. №  4

руживаетъ худое воспитаніе". Снова другой изъ совре­
менныхъ намъ знаменитѣйшихъ мыслителей говоритъ, 
что съ жизнію ребенка должно начинаться и его вос­
питаніе. И онъ, конечно, совершенно правъ, ибо не 
можетъ быть безразличнымъ, будетъ ли мать дитяти 
въ томъ періодѣ, когда жизнь ея такъ тѣсно связана 
бываетъ съ его жизнію, жить благочестиво и богобо­
язненно, или же легкомысленно и нечестиво, такъ какъ 
ея доброе или дурное душевное состояніе легко можетъ 
сообщаться и плоду ея тѣла. По крайней мѣрѣ, не да­
ромъ же говорятъ о нравственныхъ недостаткахъ и по­
рокахъ, которые дѣти унаслѣдовали отъ своихъ роди­
телей или всосали въ себя вмѣстѣ съ молокомъ своей 
матери.

Итакъ, христіанскіе родители, неоспоримо то, что 
воспитаніе дѣтей нужно начинать съ самаго ранняго 
ихъ возраста; съ появленія дитяти на свѣтъ, даже 
болѣе, съ жизнію его—должно начинаться и его вос­
питаніе.

в) Теперь остается намъ рѣшить еще вопросъ о томъ, 
въ чемъ должно состоять воспитаніе, т. е. какія свой­
ства и качества нужно развивать въ дитяти при его 
воспитаніи. Отвѣтъ на этотъ вопросъ таковъ: въ вос­
питываемомъ ребенкѣ должно быть искореняемо все 
дурное и насаждаемо все доброе. Въ сердцѣ дитяти 
должно быть подавляемо все дурное. Однако не мало 
есть родителей, которые нисколько не заботятся о по­
давленіи нѣкоторыхъ недостатковъ и дурныхъ качествъ 
въ своихъ малюткахъ, которые иногда даже радуются 
и забавляются, когда ребенокъ капризничаетъ, обнару­
живаетъ самолюбіе, упорство, когда дозволяетъ онъ себѣ 
какую-нибудь ложь, обманъ и т. п. Они думаютъ, что 
таковы бываютъ и всѣ дѣти, съ которыхъ ничего еще 
нельзя взыскивать по ихъ глупости, но съ годами, когда



Лй 4. ВОСПИТАНІЕ Д'ВТЕЙ. 9

они подростутъ и станутъ смышленнѣе, тогда-де они 
свободны будутъ отъ этихъ недостатковъ, тогда-де можно 
будетъ и относиться къ нимъ съ большею строгостію 
и требовательностью. Великая это ошибка и непопра­
вимое заблужденіе! Нѣтъ, эти шалости и недуги ни­
когда не проходятъ сами собой. Напротивъ, они ра­
стутъ вмѣстѣ съ самимъ ребенкомъ и укореняются все 
болѣе и болѣе, если имъ не противодѣйствуютъ съ са­
маго начала, подобно тому, какъ и сорная трава на полѣ, 
если не выпалывается на первыхъ порахъ, разрастается 
и пускаетъ все болѣе и болѣе глубокіе корни. Эта истина 
ясно сознавалась и у язычниковъ. Такъ, напримѣръ, 
говоритъ мудрый Сенека: „легко исправлять тѣ сердца, 
которыя еще очень нѣжны и мягки, но очень трудно 
искоренять пороки, которые выросли вмѣстѣ съ нами“. 
Точно такъ же говоритъ и Плутархъ: „проступки маль­
чика ничтожны и легко исправимы; напротивъ, про­
ступки юноши бываютъ уже слишкомъ велики и не­
рѣдко мало исправимы “. Такимъ образомъ необходимо 
искоренять все дурное въ дѣтяхъ на самыхъ первыхъ 
порахъ ихъ жизни. Въ противномъ случаѣ плевелы 
грѣха настолько разрастутся и усилятся въ сердцахъ 
ихъ, что впослѣдствіи невозможно будетъ съ ними спра 
виться.

Но воспитаніе должно состоять не въ томъ только, 
чтобы искоренять въ сердцѣ ребенка все дурное; нѣтъ, 
вниманіе воспитателей должно быть направляемо и на 
то, чтобы пріучать и упражнять ихъ въ добрѣ. Въ ка­
кихъ добродѣтеляхъ нужно главнымъ образомъ упраж­
нять дѣтей, объ этомъ обстоятельнѣе мы будемъ го­
ворить въ слѣдующихъ бесѣдахъ. Основаніе, почему мы 
такъ рано должны пріучать дѣтей къ упражненію въ 
добродѣтели, указываетъ намъ само Священное Писаніе. 
Если юноша избралъ путь свой, то онъ не уклонится



10 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. Ліа 4.

отъ него, говоритъ Сирахъ, и во дни старости, т. е., 
если человѣкъ еще во дни своей юности вступилъ на 
путь добродѣтели, то онъ твердо будетъ стоять на 
немъ и въ старости. Подобную истину выражаетъ и 
народная пословица: „къ чему въ юности привыкъ, то 
въ старости сдѣлалъ14.

Не забывайте же, христіанскіе родители, какъ необхо­
димо вамъ насколько можно раньше начинать дѣло вос­
питанія вашихъ дѣтей, и пусть тѣ изъ васъ, у кото­
рыхъ есть еще и сейчасъ малютки, постараются осу­
ществить это на дѣлѣ. Да, не пропускайте вашимъ 
вниманіемъ ничего дурнаго въ вашихъ дѣтяхъ, какъ бы 
малы они ни были, — ни своеволія, самомнительности 
и упрямства, ни лжи и обмана, ни проявленій наклон­
ности къ лѣни, изнѣженности и лакомству. Не счи­
тайте ничтожными даже малѣйшихъ проступковъ дѣ­
тей вашихъ, но помните, что эти проступки растутъ 
вмѣстѣ съ ростомъ самихъ дѣтей. Насаждайте и воз- 
ращайте все доброе въ сердцахъ ихъ. Пріучайте ихъ 
съ самаго ранняго возраста къ благоговѣнію предъ 
Богомъ и молитвѣ, къ послушанію и аккуратности, къ 
справедливости и откровенности, къ терпѣнію и само­
отверженію. И будьте увѣрены, что ваши дѣти, совер­
шая доброе сначала безсознательно, впослѣдствіи, въ 
зрѣломъ возрастѣ, будутъ сознательно продолжать то. 
въ чемъ упражнялись они въ дѣтствѣ только по при­
вычкѣ.

Владиміръ, Митрополитъ Петроградскій.

> тг1 л  х і л  тг іі т  ж  і



5есѣда бъ недѣлю 5-ю по Пасхѣ о Самаряхыхи.

Въ читанномъ сегодня Евангеліи заключается повѣст­
вованіе о томъ, что Господь Іисусъ Христосъ, томимый 
жаждою, просилъ у жены Самаринской напиться воды 
изъ колодца, къ которому пришла эта женщина съ по- 
черпаломъ. За эту воду Господь обѣщалъ ей дать и 
дѣйствительно далъ воду живую, текущую въ жизнь 
вѣчную. Въ этомъ событіи обращаетъ на себя вниманіе 
любознательность женщины, любознательность на этотъ 
разъ похвальная. Видя въ Собесѣдникѣ не простого 
іудея, а пророка, знающаго тайны ея жизни, она обра­
щается къ нему съ просьбою разрѣшить ей религіоз­
ный вопросъ: гдѣ богоугоднѣе покланяться Богу: здѣсь 
ли на горѣ, гдѣ стоялъ храмъ самаринскій, или въ 
Іерусалимѣ';-

Заслуживаетъ вниманія въ этомъ повѣствованіи лю­
бознательность самарянки, какъ черта, особенно свой­
ственная женщинѣ нашего времени — по преимуще­
ству. Въ силу этой любознательности современная 
женщина усиленно стремится къ высшему образо­
ванію и служебной дѣятельности наравнѣ и совмѣстно 
съ мужчиной. Такое стремленіе современной женщины 
обратило на себя вниманіе читающей, разсуждающей и 
пищущей части нашего общества.

Такъ какъ вопросъ о женскомъ образованіи, о пра­
вахъ и обязанностяхъ женщины обсуждался съ разныхъ



12 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

сторонъ, то намъ прилично освѣтить его съ религіоз­
ной стороны и дать соотвѣтствующее по нему заклю­
ченіе.

Все мнѣ позволительно, но не все полезно; все мнѣ 
позволительно, но ничто не должно обладать мною 
(1 Кор. 6, 12). Это изреченіе апостола языковъ нужно 
имѣть въ виду при рѣшеніи вопроса о правахъ, обя­
занностяхъ и образованіи женщины.

Все, что врождено человѣку, что естественно, то поз­
волительно. Но не все, что возможно, въ то же время 
и полезно. Есть вещи возможныя, но не полезныя. 
Даже и въ Эдемѣ, гдѣ всѣ созданія были добры зѣло, 
нашлось нѣчто такое, что прародителямъ нашимъ было 
запрещено употреблять. Это было запретное древо по­
знанія не одного зла, но и добра. Знаемъ, какія печаль­
ныя послѣдствія были по нарушеніи заповѣди о запрет­
номъ древѣ.

Да извлекутъ изъ этого урокъ для себя люди, стре­
мящіеся къ познаніямъ разнаго рода, безъ разбора. За­
служиваетъ при этомъ вниманія въ исторіи первоздан­
ныхъ людей то обстоятельство, что первой нарушитель­
ницей заповѣди о древѣ познанія явилась жена. Да 
послужитъ это назиданіемъ для современной женщины, 
стремящейся къ высшему образованію, соединенному 
съ познаніемъ не только добра, но и зла, и увлекаю­
щейся иногда больше зломъ, чѣмъ добромъ, болѣе 
отрицательнымъ, чѣмъ положительнымъ направленіемъ 
науки.

Позволительно изучать разнаго рода науки, но не 
полезно изучать тѣ изъ нихъ, которыя отводятъ отъ 
познанія Бога, отъ вѣры въ Него.

Позволительно пріобрѣтать знанія, полезныя для жизни 
и доброй нравственности, но не полезно, ради любо­
пытства, узнавать то, чѣмъ можно вредить себѣ и дру-



№ 4. бес. въ нед. 5-ю по ііасхъ  о сам аряныни . 13

гимъ, что составляетъ запрещенный плодъ для юноши 
или дѣвицы.

Мужъ науки, позволяющій себѣ глумиться надъ вѣрой 
простыхъ людей, надъ религіей вообще, разорвавшій союзъ 
съ Церковію, возглавляемою Христомъ, не заслуживаетъ 
почетнаго названія мужа ученаго; ибо истинные ученые 
мужи были въ то же время людьми вѣрующими, бого­
боязненными. Безбожіе есть плодъ неразвитости, недо­
мыслія, безумія. Только безумецъ говоритъ въ сердцѣ 
своемъ: нѣсть Богъ. Безбожники выходятъ изъ среды 
развращенныхъ и недоучекъ. Истинная же наука при­
водитъ къ Богу.

Если непріятно видѣть безбожіе, какъ плодъ легко­
мыслія и маломыслія въ мужѣ науки, то женщина обра­
зованная и въ то же время безбожная и легкомыслен­
ная возбуждаетъ къ себѣ отвращеніе. Отъ женщины 
безъ вѣры, безъ Бога вѣетъ холодомъ, какъ отъ статуи, 
по виду прекрасной, но лишенной жизни.

Когда мы видимъ пьянаго мужчину, то относимся къ 
нему довольно снисходительно, какъ къ чему-то обыч­
ному. Но пьяная женщина возбуждаетъ къ себѣ глу­
бокое сожалѣніе, переходящее иногда въ отвращеніе. 
Отчего это? Оттого, что этотъ порокъ ей менѣе свой­
ственъ, и при томъ такая женщина приноситъ больше 
вреда, какъ для себя самой, такъ и для другихъ, чѣмъ 
мужчина. При рѣшеніи вопроса о женскомъ образо­
ваніи, о правахъ и обязанностяхъ женщины, нужно 
имѣть въ виду существующій во всей природѣ законъ 
цѣлесообразности. Все въ мірѣ имѣетъ свое назначеніе 
и каждому созданію даны средства для достиженія та­
кого назначенія. Всякая вещь хороша на своемъ мѣстѣ. 
Мужчина имѣетъ свое назначеніе, какъ супругъ, отецъ 
и глава семьи, и женщинѣ дано свое назначеніе, какъ 

• супругѣ, матери и помощницѣ мужа.



14 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

Уклоненіе мужа или жены отъ своего семейнаго наз­
наченія сперва порождаетъ взаимное между супругами 
недовольство; недовольство приводитъ къ разладу, раз­
ладъ приводитъ къ разстройству; разстройство—къ раз­
рушенію, разрушеніе къ страданію, несчастію и гибели.

Назначеніе женщины въ семействѣ не господствен- 
ное, а подчиненное. Къ мужу твоему стремленіе твое, 
сказано было первой женѣ, и онъ будетъ господство­
вать надъ тобою (Быт. 3, 1(.). Ея поле дѣтельности, 
прежде всего, въ домѣ. А власть въ семьѣ принадле­
житъ мужу. Но его «дѣятельность по преимуществу внѣ 
дома, въ полѣ, на государственной, общественной и 
военной службѣ.

Современная женщина стремится освободиться отъ 
подчиненнаго положенія; ей хочется перенести свою 
дѣятельность изъ семейнаго очага на службу обще­
ственную и государственную. Напрасное стремленіе! 
Какъ противная ея призванію, служба ея внѣ дома не 
принесетъ ей счастія. Жена, освободившись отъ власти 
мужа, въ общественной или гударственной службѣ под­
падаетъ подъ болѣе жестокую власть начальника. Дочь, 
освободившись отъ власти родительской, легко можетъ 
сдѣлаться рабой страстей и наслѣдовать себѣ позоръ. 
Вышедши изъ подъ власти отъ отца и матери, дѣвица 
попадаетъ подъ власть начальника службы, подъ власть 
холодную, немилостивую, требовательную.

Да и нѣтъ надобности женщинѣ домогаться полной 
свободы и независимости, вѣдь не въ этомъ ея счастье. 
Всегда было и есть весьма много женщинъ, настолько 
счастливыхъ въ семейной жизни, что онѣ даже и не 
замѣчаютъ своего подчиненнаго положенія. Находясь 
въ состояніи подчиненія, онѣ сумѣли такъ устроить 
свою семейную жизнь, что казалось, не онѣ были под­
чинены, а имъ все подчинено. Мужъ такой жены отнюдь



№  4. БЕО. ВЪ НЕД. 5-Ю ПО ПАСХЪ О САМАРЯІШНИ. 15

не желаетъ заявлять ей о своихъ преимуществахъ, не 
только грубымъ образомъ, но и тонкимъ намекомъ. 
Счастливая такимъ положеніемъ въ семьѣ женщина 
чужда всякаго желанія выступить на поприще обще­
ственной, а тѣмъ менѣе государственной службы.

Впрочемъ, если бы женщина, оставаясь одинокою, 
или при мужѣ, но съ согласія послѣдняго, захотѣла 
избрать себѣ службу на общественномъ полѣ дѣятель­
ности, то она могла бы найти для себя такого рода 
дѣятельность, которая для нея будетъ вполнѣ прилична, 
неблазненна, безгрѣшна и многополезна. Это, во пер­
выхъ, учительство, и учительство по преимуществу въ 
низшей и средней школѣ. Дѣіоучительство составляетъ 
неотъемлемую принадлежность женщины. Женщина 
является первой учительницей въ семьѣ. Она препо­
даетъ первые уроки дѣтямъ по всѣмъ предметамъ дѣт­
скаго пониманія. Ея первые материнскіе уроки служатъ 
основой для всѣхъ послѣдующихъ знаній. Женщинѣ 
всего приличнѣе вести и дальнѣйшее школьное обра­
зованіе дѣтей. Это наиболѣе сподручная работа для 
дѣвицы до ея замужества, если она желаетъ и можетъ 
посвятить себя такого рода общественной дѣятель­
ности.

Кромѣ учительства, можно указать еще нѣкоторые 
виды общественной дѣятельности, наиболѣе свойствен­
ные женщинамъ. Жизнь христіанокъ апостольскихъ и 
послѣдующихъ временъ можетъ служитъ примѣромъ 
въ этомъ отношеніи для современной женщины. Такъ, 
нѣкоторыя жены и дѣвы раздѣляли проповѣдническіе 
труды апостоловъ. Равноапостольная Нина была про­
свѣтительницей Грузіи. Было особенное сословіе діако- 
ниссъ, посвящавшихъ себя на служеніе церкви, свой­
ственное для женщины. И въ наши времена въ ино­
вѣрныхъ странахъ и въ нашей Православной Руси



16 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. Л» 4г.

многія женщины посвящаютъ себя на служеніе миссіо­
нерское какъ среди язычниковъ, такъ и среди христіанъ, 
находящихся подъ властію нехристіанскихъ прави­
тельствъ, напримѣръ, въ Палестинѣ.

Какой великій подвигъ, какая честь была бы для 
нашей образованной женщины, если бы она посвятила 
себя на столь высокое и плодотворное служеніе мис­
сіонерское среди разноплеменныхъ и разновѣрныхъ ино­
родцевъ, обитающихъ въ предѣлахъ нашего обширнаго 
отечества!

Есть и еще благотворный и весьма похвальный видъ 
общественной дѣятельности для образованной жен­
щины. Это—разнаго рода благотворительность. Примѣры 
для этого представляетъ та же христіанская древность. 
„Какія у христіанъ жены!" восклицали язычники, при 
видѣ разнообразной благотворительной дѣятельности 
благочестивыхъ христіанокъ; „онѣ посѣщаютъ въ тем­
ницахъ страдальцевъ за вѣру, обмываютъ раны муче­
никовъ; онѣ подбираютъ больныхъ и умирающихъ, бро­
шенныхъ язычниками во время эпидемическихъ болѣз­
ней, закрываютъ глаза умирающихъ, погребаютъ ихъ, 
дѣлаясь иногда сами жертвами своего человѣколюби­
ваго подвига. И все это дѣлается во имя Христово, 
изъ любви ко Христу". Для такого рода благотвори­
тельности во имя Христово подавали прекрасный при­
мѣръ для другихъ женщины высшаго класса тогдаш­
няго современнаго общества. Нельзя сказать, что со­
временныя намъ женщины не занимаются дѣлами бла­
готворенія. Но, къ сожалѣнію, велика разница между 
древней и современной благотворительностью. Прежде, 
занимались дѣлами благотворенія, какъ дѣломъ любви 
христіанской, во имя Христово; а нынѣ благотворятъ 
ради моды, изъ приличія, нельзя-де отставать отъ дру­
гихъ. Прежде жертвовали своимъ, нынѣ жертвуютъ



№ 4. бес. въ нед. 5-ю по пасхъ о самлряііыии. 17

чужимъ; прежде творили милостыню ради Христа, а 
нынѣ стыдятся помянуть имя Христово, жертвуютъ для 
своей славы и для своего удовольствія. Не такова же­
лательна благотворительность отъ истинно образован­
ной и благовоспитанной женщины.

Наконецъ, напомнимъ еще объ одномъ видѣ обще­
ственной дѣятельности, также весьма приличной для 
женщины. Это—лѣченіе и уходъ за больными. Жен­
щина-врачъ для лица своего пола, женщина-акушерка, 
женщина-сидѣлка у одра больныхъ—все это такого рода 
дѣятельность, которая наиболѣе свойственна женщинѣ, 
а въ нѣкоторыхъ случаяхъ исключительно ей принад­
лежащая.

Этихъ трудовъ служенія обществу для женщины 
было бы весьма довольно. Такого рода служеніе обще­
ству доставитъ ей истинную славу и послужитъ наи­
лучшимъ ея украшеніемъ. Напрасно женщина стала бы 
искать себѣ большихъ правъ, чѣмъ какіе ей дарованы. 
Не въ томъ ея счастіе, чего она теперь добивается, 
Ея благо, ея миръ, ея честь—быть подъ охраной мужа 
и въ то же время быть его охраной; ея счастье—быть 
сокровищемъ для своего мужа и въ то же время быть 
хранительницей его сокровища. Она должна быть ца­
рицей дома, когда мужъ оставляетъ домъ, и призна­
вать его господство, когда онъ возвращается въ домъ; 
ихъ счастье—;въ единеніи, въ вѣрности другъ другу; 
ихъ счастье — въ раздѣленіи труда: мужъ—внѣ дома, 
жена—въ домѣ; мужъ—въ народѣ, жена—среди семьи; 
у мужа—разнаго рода орудія, у жены—домашняя об­
становка; у мужа-—отцовская строгость, у жены—ма­
теринская нѣжность. Довольно для каждаго своего дѣла 
и своихъ способностей! А для незамужней женщины 
наиболѣе ей свойственной и приличной дѣятельностью

2



18 ГОЛОСЪ Ц ЕРКВ И . № 4.

можетъ служить среди семьи помощь родителямъ по 
домохозяйству, обученію и воспитанію младшихъ чле­
новъ семьи; а внѣ дома—разные виды учительства и 
благотворительности,

Вотъ идеалъ истинной образованной женщины; вотъ 
предметъ для удовлетворенія ея любознательности; вотъ 
права и обязанности, могущія сдѣлать ея дѣятельность 
богоугодною, для людей вожделѣнною, для нея самой, 
отрадною и достославною!

Макарій, Митрополитъ Московскій.



Вліяніе нѣмцевъ-колонистовъ на религіозно-раціо­
налистическое движеніе на югѣ Россіи во второй 

половинѣ X ІХ-го столѣтія. *)

Въ нашу задачу не входитъ прослѣдить тѣ сокровенные 
пути, которыми религіозный раціонализмъ изъ внутренней 
Россіи проникъ на Украйну и далѣе въ южно-русскія степи 
и выразился въ формѣ разныхъ сектъ. Для нашей цѣли 
достаточно отмѣтить, что уже въ первой половинѣ XVIII в. 
мы встрѣчаемся въ Украйнѣ съ религіознымъ броженіемъ, 
съ вполнѣ сложившимся вѣроученіемъ въ духѣ протестан­
тизма, съ крайнимъ отрицательнымъ направленіемъ. Мы 
говоримъ о духоборческомъ движеніи нынѣшней Харьков­
ской губ., начавшемся въ 30 —  40 гг. ХѴІІІ-го столѣтія 
въ с. Охочемъ (нынѣ въ Зміевскомъ у.), въ то время 
принадлежавшемъ къ Бѣлгородской губ. Личность поло­
жившаго начало этому движенію осталась для исторіи не­
извѣстной: одни (Новицкій) называютъ его прусскимъ унтеръ- 
офицеромъ; другіе (Ливановъ) считаютъ его унтеръ-офи­
церомъ русской службы; но интересъ событія заключается 
не въ личности главнаго виновника его, а въ самомъ фактѣ 
распространенія на югѣ Россіи сектантскаго движенія, ко­
торый служитъ нагляднымъ доказательствомъ того рели­
гіознаго и политическаго настроенія, которое переживало

*) См. „Г. Ц.“ 1915 г. м. мартъ.
2*



20 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

русское общество въ началѣ ХѴШ-го столѣтія. Это было, 
какъ мы уже сказали, настроеніе недовольства какъ усло­
віями гражданскаго общежитія, такъ равно и состояніемъ 
православной церкви, и оно было вынесено на Украйну 
изъ внутреннихъ губерній и главнымъ образомъ изъ Москвы 
тѣми оппозиціонными правительству и церкви элементами, 
которые бѣжали оттуда на югъ въ степи, ища здѣсь свободы 
убѣжденій и дѣйствій. На велико-русское происхожденіе 
его указываетъ и то, что первоначальные духоборцы Харь­
ковской губ. носили великорусскія фамиліи (ІЦокинъ, Зай­
цевъ, Рѣпинъ и др.) и были выходцами изъ Тамбовской, 
Нижегородской, Пензенской и другихъ великорусскихъ 
губерній х). Со стороны догмы вѣроученіе харьковскихъ 
духоборцевъ, насколько о немъ можно заключить изъ пока­
заній, данныхъ ими на судебныхъ допросахъ, представляетъ 
собою развитіе общепротестантскаго принципа оправданія 
одною вѣрою, откуда у нихъ— отрицаніе обрядовъ, таинствъ, 
церковной іерархіи, и вообще то, что мы видимъ у русскихъ 
штундистовъ въ первые моменты появленія ихъ 2).

х) А. Лебедевъ. Духоборцы въ Слободской украйнѣ, стр 26—28.
2) Вотъ, болѣе характерныя показанія харьковскихъ духоборцевъ объ 

ихъ вѣроученіи: Осипъ Зайцевъ показалъ: „въ рукотворенную церковь я 
не хожу, ибо отъ нея спасенія и святости не чаю; молюся Господу Богу 
въ домѣ и на всякомъ мѣстѣ владычествія Его; крестнаго ручного знаменія 
на себѣ не полагаю; понеже ручное крещеніе не есть истовая молитва; 
иконамъ и кресту, сдѣланнымъ изъ дерева или какого метала, кланяться 
за спасительное дѣло не почитаю, а кланяюсь живому Богу вѣрою и прав­
дою; христіанскую вѣру содержу какъ въ символѣ изображено; священ­
никовъ за пастырей я не признаю, ибо единъ есть учитель и священникъ 
Христосъ; исповѣдуюсь Богу Небесному, а духовныхъ отцевъ не прини­
маю, въ тайнѣ причащенія я подъ видомъ хлѣба и вина за тѣло и кровь 
Христову не почитаю и причащаюсь словомъ Господнимъ; постъ содержу 
духовный, а въ пищахъ никакого поста не держум. Духоборецъ Алексѣй 
Головинъ Харьковскому Совѣстному Суду 31 октября 1793 г. далъ пока­
заніе, что онъ а) христіанскую вѣру, не именуя христіанскою, просто 
называетъ Божіею; б) исповѣдываясь и пріобщаясь каждый годъ, разу­
мѣетъ исповѣдываніе грѣховъ покаяніемъ, а о тайнѣ причащенія, чтобы 
истинное тѣло и кровь Христовы были не вѣритъ, думая, что виды хлѣба



№ 4. ВЛІЯН. НЪМЦ.-КОЛ. НА РЕЛ.-РАЦ . ДВИЖ. НА ЮГТ> РОССІИ. 21

Нѣкоторые историки духоборцевъ (напр., Новицкій) произ­
водятъ ихъ отъ квакеровъ *), на томъ основаніи, что главный 
догматъ духоборцевъ о пребываніи Бога-Слова въ душѣ 
каждаго человѣка одинаковъ у нихъ съ квакерами. Но если 
вѣрить преданіямъ о харьковскихъ духоборцахъ, сохранив­
шимся въ мѣстахъ ихъ первоначальнаго поселенія, то секта 
ихъ образовалась раньше квакерской: въ то время, къ 
которому относится образованіе секты квакеровъ (половина 
XVII в.), мы видимъ духоборцевъ, какъ уже вполнѣ сло­
жившуюся секту, представители которой уже съ 1670 г. 
стали искать удобныхъ для своего поселенія мѣстъ въ 
гостепріимной Украйнѣ, направляясь изъ губерній Тамбов­
ской, Пензенской, Нижегородской и др. 2). Въ виду этого 
духоборчество, какъ возникшее, по нашему мнѣнію, раньше 
квакерства, не могло получить свое начало отъ этого по­
слѣдняго. Что касается сходства духоборцевъ съ квакерами 
въ ученіи о внутреннемъ просвѣщеніи каждаго человѣка 
Богомъ-Словомъ, то въ сущности это догматъ общепроте­
стантскій, такъ какъ религіозный индивидуализмъ проте­

и винограднаго вина не могутъ быть истиннымъ тѣломъ и кровью Хри* 
стовой; въ церковь ходитъ потому, что принуждаютъ, а святости въ оной 
и божества тамо, яко въ видимой вещи, не сознаетъ, а разумѣетъ, что 
церковь Божія не въ бревнахъ и не въ каменныхъ стѣнахъ (такъ какъ и 
дерево и камни сдѣланы единственно для теплоты), но въ ребрахъ и сердцѣ 
человѣческомъ; в) крестъ полагать на себѣ ни тремя, ни двумя перстами 
не хочетъ, считаетъ, что въ семъ дѣйствіи никакого нѣтъ спасенія, также 
иконамъ должнаго поклоненія не чинитъ, утверждаетъ, что въ видимой 
вещи Божества нѣтъ; д) мыслитъ, что Богомъ созданы всѣ равными, и 
начальникомъ Богъ никого не сотворилъ и начальниковъ не надобно по- 
тому-де, что они дань тянутъ (т. е.—поясняетъ отъ себя Судъ—подати 
взыскиваютъ), а дани никакой никто давать не будетъ, когда таковое 
ученіе по всему свѣту установится4*. (Лебедевъ А. Тамъ же, стр. 5—6).

*) (^ніікег— Трясунъ. Секта эта образовалась въ половинѣ XVII в.* Осно­
вателемъ ея былъ англичанинъ Дж. Фоксъ. Отличительную особенность 
ихъ догмы составляетъ ученіе о пребываніи Бога въ человѣкѣ и о внутрен­
немъ свѣтѣ. Авторъ. 

а) Лебедевъ А. Тамъ же, стр. 28.



99 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. №  4.

стантовъ на томъ именно и основывается, что каждый проте­
стантъ вѣритъ въ то, что дѣло спасенія его дѣлаетъ за 
него Самъ Христосъ, а ему только остается вѣрить въ это 
и покаянно вздыхать, такъ что и съ этой стороны сходство 
духоборчества съ квакерствомъ не больше, чѣмъ сходство 
всякой другой протестантской секты. Наконецъ, отрицаніе 
войны, присяги и т. гг, что также является общимъ у 
духоборцевъ съ квакерами, еще менѣе можетъ говорить въ 
пользу генетической ихъ связи, такъ какъ войну, присягу 
и ироч. гораздо раньше квакеровъ отрицали и продолжаютъ 
отрицать меннониты. Начало секты духоборцевъ, по нашему 
мнѣнію, должно искать среди тѣхъ многочисленныхъ рели­
гіозныхъ мечтателей, которые появились уже при жизни 
Лютера, какъ прямое слѣдствіе объявленнаго имъ принципа 
религіознаго индивидуализма,— мечтателей, которые созда­
вали свои религіозныя системы, учили и основывали секты. 
Одно съ несомнѣнностью можно сказать, что зерно духо­
борчества заимствовано изъ протестантизма и принесено въ 
Россію послѣдователями одной изъ протестантскихъ сектъ 
въ то время, когда въ религіозно-нравственномъ настроеніи 
русскаго народа была почва раціонализма.

Изъ с. Охочаго духоборчество быстро распространилось 
по другимъ селамъ нынѣшней Харьковской губ., вездѣ 
возбуждая въ мѣстномъ населеніи религіозные споры, вражду 
и раздѣленіе, чѣмъ обращало на себя вниманіе прави­
тельства и вызывало его на тѣ или иныя мѣропріятія. 
Такъ, въ царствованіе Императора Павла I (1800— 1801) 
духоборцы въ числѣ 200 душъ изъ Харьковской губ. были 
выселены частью въ Динамюндскую крѣпость, частью въ 
Екатеринбургъ, на самыя тяжкія работы (изъ города Сла- 
вянска, изъ селеній: Салтоваго - Терноваго, Петровскаго, 
Охочаго, Верхнихъ Березъ, Большихъ Проходовъ); но указомъ 
Императора Александра I отъ 17-го марта 1801 г. большая 
часть сосланныхъ была возвращена въ мѣста прежняго



своего жительства. Ссылка очевидно не оказала благотвор­
наго вліянія на нравы и убѣжденія духоборцевъ: они 
возвратились изъ ссылки на свои прежнія мѣста еще болѣе 
озлобленными на православныхъ жителей и снова въ мѣстахъ 
населенія духоборцевъ начались религіозныя раздѣленія, 
вражда и споры, часто переходившія въ мятежи; снова 
началась административная переписка о духоборцахъ, какъ 
безпокойномъ элементѣ въ населеніи, „отъ которыхъ, по 
словамъ жителей с. Салтоваго-Терноваго, только одно развра­
щеніе и прельщеніе православныхъ лгите л ей происходитъ" х). 
Подъ вліяніемъ многочисленныхъ фактовъ несогласія и 
вражды, внесенныхъ духоборцами въ жизнь мирнаго на­
селенія Украйны, правительство пришло къ мысли выдѣ­
лить духоборцевъ изъ массы православнаго населенія въ 
отдѣльныя поселенія. Указомъ Императора Александра I отъ 
25 января 1802 г. повелѣно было: „духоборцевъ Слобод­
ской Украйны и Екатеринославской губ. переселить въ 
Новороссійскую губ. на обильныя поля, лежащія по теченію 
р. Молочной, съ назначеніемъ на каждую переселившуюся 
душу по 15-ти десятинъ земли, съ освобожденіемъ отъ 
всякихъ государственныхъ повинностей на пять лѣтъ и съ 
выдачею изъ казны при самомъ переселеніи на подъемъ 
по сту рублей на семейство взаимообразно * 2)... Переселив­
шихся было 296 душъ; они образовали первую духобор­
ческую колонію на р. Молочной и назвали ее Богдановкой.

Въ началѣ ХУІІІ ст. духоборчество появляется въ Азов­
ской крѣпости (нынѣ посадъ Донской области). Съ 1699 г. 
Азовъ былъ сдѣланъ мѣстомъ ссылки, куда повелѣно было 
„колодниковъ", которые по дѣламъ нынѣ есть и впредь 
получа’гся изъ мастеровыхъ и посадскихъ людей и къ 
смертной казни они по тѣмъ дѣламъ не подлежатъ, посы-

№ 4. вліян. нѣмц.-кол. на рел.-ра ц . движ . на югъ Россіи. 23

9 Лебедевъ А. Тамъ же, стр. 13.
2) Новицкій. „Духоборцы*, стр. 58—63.



24 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. ЛІ! 1.

лать въ Азовъ съ женами и дѣтьми и съ ихъ пожитки 
па вѣчное житіе"1). Въ 1703 г. этотъ указъ былъ подтвер­
жденъ новымъ, которымъ было повелѣно: „За бунтъ, измѣну 
и душегубство казнить смертію, а которые люди явятся 
опричь сихъ винъ, тѣхъ ссылать на каторгу въ крѣпость 
Азовскую" 2). Изъ донесенія Екатеринославскаго губернатора 
фонъ-Берга Министру Внутреннихъ Дѣлъ отъ 1802 г. видно, 
что въ Азовскую крѣпость были сосланы духоборцы въ- 
1762 г. изъ Тамбовской губ., и въ 1767 г. изъ Воро­
нежской губ. 3). Насколько было велико вліяніе Азовскихъ 
духоборцевъ на окружающее ихъ населеніе можно видѣть 
уже изъ одного того, что жители Азова цѣлыми семьями 
переходили въ секту. Такъ однажды пятнадцать душъ изъ 
жителей Азова заявили своему приходскому духовенству, 
что они болѣе не будутъ принимать его съ требами, пере­
стали посѣщать храмъ и даже не пускали туда своихъ 
дѣтей 4). Если при этомъ принять во вниманіе, что Азовъ 
въ то время былъ значительнымъ торговымъ пунктомъ,, 
чрезъ который направлялись товары въ Москву, и имѣлъ 
большую ярмарку— „Петровскую" (29-го іюня), то вполнѣ 
справедливымъ будетъ заключить, что вліяніе Азовскихъ 
духоборцевъ не ограничивалось населеніемъ только Азова, 
но вмѣстѣ съ товарами выходило далеко за его предѣлы.

Около 1740 г. духоборчество появилось въ с. Николь­
скомъ (Екатеринославской губ.). Основателемъ здѣсь секты 
духоборцевъ былъ мѣстный житель Силуанъ Колесниковъ. 
Можно утверждать за положительное, что съ ученіемъ 
духоборцевъ С. Колесниковъ познакомился чрезъ харьков­
скихъ духоборцевъ, по разнымъ побужденіямъ бывавшихъ

’) Поли. Собр. Закон. т. III, № 1690.
2) Поли. Собр. Закон. т. IV, Л» 2218.
3) См. Новицкій. Тамъ же, стр. 41—42.
4) Изъ донесенія Екатеринославскаго губернатора министру Внутрен­

нихъ Дѣлъ. Новицкій. Тамъ же, стр. 45.



.№> 4. ВЛІЯН. НѢИЦ.-КОЛ. НА РЕЛ.-РАЦ . ДВИЖ . НА ЮГЪ РОССІИ. 25

въ Екатеринославской губерніи. Умный отъ природы, на­
читанный, обладавшій даромъ слова С. Колесниковъ въ 
короткое время пріобрѣлъ многочисленныхъ послѣдователей, 
которые въ свою очередь распространяли ученіе новой секты 
въ разныхъ уголкахъ Новороссіи. Благодаря такой энер­
гичной проповѣди С. Колесникова и его учениковъ, уже 
при жизни самого Колесникова, продолжавшейся до глу­
бокой старости, въ Екатеринославской губ. образовалось 
нѣсколько общинъ духоборцевъ и ученіе ихъ тамъ никогда 
не прекращалось. Къ концу XVIII в. пропаганда духобор­
чества въ Екатеринославской губ. велась такъ смѣло и 
открыто, что на нее правительство обратило серьезное вни­
маніе и въ 1799 г. за открытое отрицаніе властей и про­
повѣдь неповиновенія имъ тридцать одинъ человѣкъ изъ 
Екатеринославскихъ духоборцевъ были сосланы въ Екатерин­
бургъ на вѣчныя тягчайшія работы въ рудникахъ, дабы, 
какъ сказано было въ Высочайшемъ указѣ отъ 28-го ав­
густа, сіи духоборцы, отвергающіе высшую власть на землѣ, 
предѣломъ Божіимъ установленную, возчувствовали чрезъ 
сіе, какъ слѣдуетъ, то, что суть на землѣ власти, элодеямъ 
же подобнымъ на страхъ и наказаніе" ‘). Но указомъ Им­
ператора Александра I отъ 17-го марта 1801 г. духоборцы 
были возвращены изъ ссылки, а 25 января 1802 г. Екате­
ринославскіе духоборцы вмѣстѣ съ харьковскими были по­
селены на р. Молочной, гдѣ они образовали уже упомя­
нутую колонію Богдановку.

Въ Таврической губ. духоборчество появилось сравни­
тельно позже, чѣмъ въ другихъ мѣстахъ юга Россіи. Про­
исхожденіе его здѣсь нѣкоторые приписываютъ ученію мен- 
нонитовъ, занесенному сюда солдатами, возвратившимися 
изъ Пруссіи послѣ „Семилѣтней войны". Но болѣе вѣроят-

г) Собраніе постановленій по расколу, состоявшихся по вѣдомству Св. 
Синода, стр. 771.



26 ГОЛОСЪ Ц ЕРКВИ . № 4

яымъ должно признать, что въ Таврическую губернію 
духоборчество проникло изъ сосѣдней Екатеринославской 
губ., благодаря тѣмъ торговымъ и общественно-экономиче­
скимъ сношеніямъ, въ которыхъ находилось населеніе на­
званныхъ губерній. Въ 1775 г. духоборцы, какъ организо­
ванная секта, появились въ селѣ Васильевкѣ въ средѣ 
крестьянъ дворянина Попова. Въ 90-хъ годахъ XVIII в. 
духоборчество достигло значительнаго развитія въ Перекоп­
скомъ у. Вѣроятно, пропаганда Перекопскихъ духоборцевъ 
велась слишкомъ открыто и приняла рѣзкія формы, если 
правительство, не смотря на свою гуманность по отношенію 
къ сектантамъ, вынуждено было 34 человѣка изъ нихъ 
предать строжайшему суду и подвергнуть жестокимъ на­
казаніямъ: ихъ закованныхъ въ цѣпи сослали въ Екатерин­
бургъ на вѣчныя и тяжкія работы въ рудникахъ *). Въ 
1805 г., въ царствованіе „человѣколюбиваго" Императора 
Александра I, сосланные просили возвратить ихъ въ Таври­
ческую губ., но обратное переселеніе было признано „за­
труднительнымъ “, а вмѣстѣ съ тѣмъ было новелѣно по­
селить ихъ въ Сибири на удобныхъ мѣстахъ и предоставить 
имъ тѣ права и льготы, какія вообще были предоставлены 
духоборцамъ манифестомъ 25 января 1802 г. Въ 1810 г. 
таврическіе духоборцы возбудили ходатайство о переселеніи 
въ Таврическую губ. сосланныхъ въ разное время въ Сибирь 
ихъ единовѣрцевъ, но и это ходатайство не имѣло успѣха, 
такъ какъ многіе умерли, другіе за совращеніе православ­
ныхъ были отданы въ солдаты на рудники. Въ 1804 г. 
уполномоченные отъ духоборцевъ Тамбовской и Воронеж­
ской губ. принесли на Высочайшее имя просьбу, „дабы 
во избѣжаніе обидъ и притѣсненій, чинимыхъ имъ не 
только поселянами, но и нѣкоторыми чиновниками, един-

*) Ливановъ. „Молокане и духоборцы". Вѣстникъ Европы. 1868 г. декабрь, 
стр. 817 и сл.



№ 4. вліян. ігвмц.-кол. на рел.-рац . движ . на югъ Россіи. 27

ственно по разномыслію въ вѣрѣ, дозволено имъ было пе­
рейти въ Таврическую губернію, какъ это указомъ 25 января 
1802 г. дозволено духоборцамъ, жившимъ въ губерніяхъ 
слободоукраинской и екатеринославской“ *). Просьба была 
удовлетворена, и указомъ, даннымъ по сему предмету, 
духоборцамъ переселившимся въ Таврію были предоста­
влены земельныя преимущества и льготы, впрочемъ, во 
многомъ уступавшія привиллегіямъ и льготамъ, дарован­
нымъ нѣмцамъ - колонистамъ Императрицею Екатериною 
ІІ-ой 2).

Въ 80-хъ годахъ ХѴПІ вѣка въ средѣ духоборцевъ про­
изошло раздѣленіе на почвѣ вѣроученія, окончившееся

х) Новицкій. Тамъ же, стр. 64.
2) Вотъ главныя положенія изъ названнаго указа: 1) духоборцамъ, кои 

въ Воронежской и Тамбовской губ. изъявятъ желаніе переселиться въ 
Таврію, то имъ дозволить; 2) время переселенія предоставить имъ самимъ 
назначить, стараясь по возможности, чтобы наибольшее ихъ число туда 
отправилось и чтобы такимъ образомъ секта сія не оставляла уже тутъ 
слѣдовъ своихъ; ,3) переселеніе сіе произвести имъ на собственномъ ихъ 
коштѣ; 4) дать имъ полную свободу распорядиться своимъ имуществомъ, 
какъ они сочтутъ за лучшее; земли же, коими они пользуются, принявъ 
въ вѣдомство казенное, предоставить въ надѣлъ казеннымъ крестьянамъ; 
5) позволить имъ, буде пожелаютъ, для осмотра и выбора подъ поселеніе 
земель послать довѣренныхъ людей; 6) увѣдомить ихъ, что на каждую пе­
реселяющуюся мужскаго пола дущу дается имъ по 15-ти десятинъ изъ ка­
зенныхъ свободныхъ земель въ Мелитопольскомъ уѣздѣ, по удобности къ 
Молочнымъ водамъ, и что тѣ, кои переселятся, освобождены будутъ отъ 
всѣхъ государственныхъ податей на пять лѣтъ, считая съ будущаго 1805 
года, хотя бы кто изъ нихъ и позже переселеніе предпринялъ”. Въ то же 
время указомъ на имя Херсонскаго военнаго губернатора, которому подчи­
ненъ былъ губернаторъ Таврическій, предписывалось: „Препоручая губерн­
скому таврическому начальству защищать переселенцевъ отъ всякихъ стѣ­
сненій и благопріятствовать водворенію ихъ, вы должны при томъ поста­
вить ему въ виду о непремѣнномъ наблюденіи, дабы ни подъ какимъ ви­
домъ духоборцы, какъ нынѣ на Молочныхъ водахъ находящіеся, такъ и 
вновь въ Мелитопольскомъ уѣздѣ поселиться имѣющіе, бѣглыхъ не прини­
мали, въ секту свою никого не совращали; таковое размноженіе оной и 
таковые безпорядки отнюдь терпимы быть не могутъ и мѣстное начальство 
со всею строгостью законовъ поступать должно съ духоборцами, кои такимъ 
образомъ дерзнутъ оные нарушить”. (См. Новицкій. Тамъ же стр. 64—65).



28 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

выдѣленіемъ изъ среды ихъ секты молоканъ. Виновникомъ 
этого раздѣленія явился крестьянинъ Тамбовской губ. Се­
менъ Уклеинъ. Познакомившись съ наставникомъ Тамбов­
скихъ духоборцевъ, Иларіономъ Побирохинымъ, онъ какъ 
человѣкъ искусный въ обращеніи, скоро вошелъ въ довѣ­
ріе къ Иобирохину, женился на его дочери, оставивъ пер­
вую жену отъ православнаго брака, и сдѣлался главнымъ 
помощникомъ его въ распространеніи ученія духоборцевъ. 
Какъ человѣкъ обладавшій даромъ слова и хорошо начи­
танный въ Св. Писаніи, Уклеинъ скоро пріобрѣлъ распо­
ложеніе въ средѣ духоборцевъ и ослабилъ тѣмъ самымъ 
во мнѣніи ихъ авторитетъ Побирохина. Начались споры, 
которые съ почвы личныхъ отношеній скоро перешли въ 
область вѣры: ІІобирохинъ, какъ человѣкъ несвѣдущій въ 
Св. Писаніи, запрещалъ читать Библію духоборцамъ, на­
зывая ее большою „хлопотницею". Уклеинъ наоборотъ 
училъ признавать за истину только то, что написано въ 
Библіи, а все не имѣющее ясныхъ основаній въ ней при­
знавалъ вымысломъ человѣческимъ. Такимъ образомъ центръ 
тяжести въ ученіи Уклеина переносился въ Библію, какъ 
главный источникъ вѣроученія, чѣмъ, какъ это вполнѣ 
понятно, въ корнѣ подрывался основной догматъ духобор­
цевъ „о внутреннемъ просвѣщеніи", какъ главномъ источ­
никѣ Боговѣдѣнія. Правда Уклеинъ вполнѣ не отрицалъ 
„внутренняго просвѣщенія", какъ источника Боговѣдѣнія, 
но подчинялъ его буквѣ Св. Писанія, требуя отъ своихъ 
послѣдователей данныя „внутренняго просвѣщенія" провѣ­
рять Библіей, въ результатѣ чего получалось все же отри­
цаніе авторитета главнаго догмата духоборцевъ. Уклеинъ 
сначала проповѣдывалъ въ Тамбовской губ., откуда пре­
слѣдуемый правительствомъ, перешелъ въ Воронежскую 
губ., а отсюда по той же причинѣ въ Саратовскую. Онъ 
вездѣ пріобрѣталъ много послѣдователей своему ученію, 
главнымъ образомъ изъ среды духоборцевъ, но въ числѣ



№ 4. ВЛІЯН. НЪМЦ.-КОЛ. НА РЕЛ.-РАЦ. ДВИЖ. НА ЮГТ, РОССІИ. 29

его послѣдователей было не мало и изъ православныхъ. 
Во время этихъ „странствованій" Уклеинъ встрѣтилъ на­
ставника секты субботниковъ (іудействующихъ) Семена 
Далматова, обратилъ его въ свою вѣру и впослѣдствіи 
совмѣстными усиліями они яривели вѣроученіе молоканъ 
въ систему, въ которой оно молоканами уклеинскаго толка 
удерживается и до настоящаго времени.

Въ 1801 г. Императоръ Александръ I указомъ 17-го 
марта, какъ объ этомъ уже сказано выше, возвратилъ ду­
хоборцевъ изъ ссылки, а указомъ 25 января 1802 г. по- 
вѳлѣно было духоборцевъ Харьковской и Екатеринослав­
ской губ. переселить на Молочныя воды въ Таврическую 
губ.; вмѣстѣ съ духоборцами на мѣста новаго поселенія 
ушли и молокане, которыхъ долгое время правительство 
не отличало отъ духоборцевъ, а вмѣстѣ съ ними туда же 
проникли и религіозные споры и несогласія, внесенные 
въ среду духоборцевъ ^Уклеиномъ. Въ 1805 г. молокане 
выступаютъ предъ правительствомъ, какъ уже вполнѣ опре­
дѣленная секта, отличная отъ секты духоборцевъ: уполно­
моченные отъ молоканъ— борисоглѣбскій мѣщанинъ Петръ 
Журавцевъ и крестьяне Новохоперскаго у. (Воронежской 
губ) с. Макарова Максимъ Іосеевъ и Матвѣй Мотылевъ 
лично представили Сенату правило вѣры молоканъ, и имъ 
Высочайше было разрѣшено повсемѣстно исповѣдывать 
свою вѣру. Въ 1821 г. послѣдовало Высочайшее повелѣ- 
ніе отвести для молоканъ участокъ земли въ Бердянскомъ 
у. (Таврической губ.), куда и направлена была партія мо­
локанъ изъ разныхъ селъ Тамбовской губ. въ числѣ 150 
душъ муж. п., къ которымъ вскорѣ были присоединены 
сосланные сюда по судебнымъ рѣшеніямъ въ числѣ 20 душъ. 
Такъ образовалось въ Таврической губ. первое поселеніе 
молоканъ, названное Ново-Васильевкой. Передъ новыми 
поселенцами растилались обширныя дѣвственныя степи, 
гдѣ изрѣдка встрѣчались поселенія нѣмцевъ-колонистовъ,



30 ГОЛОСЪ Ц ЕРКВИ . № 4 .

въ то время еще немногочисленныхъ, и бродили съ своими 
стадами ногайцы. Пользуясь глушью и просторомъ сте­
пей, гдѣ такъ легко было укрыться отъ правительственнаго 
взора, молокане стали принимать къ себѣ разныхъ бѣгле­
цовъ: солдатъ, крѣпостныхъ людей, осужденныхъ въ ссылку 
и проч., въ надеждѣ, какъ они сами говорили, заслужить 
этимъ спасеніе душъ, а на самомъ же дѣлѣ въ томъ раз­
метѣ, чтобы имѣть дешевыя рабочія руки, въ которыхъ 
они нуждались для обработки своихъ обширныхъ участковъ. 
Бѣглые скоро увеличили населеніе молоканскихъ колоній 
и своимъ дешевымъ трудомъ обогатили молоканъ, но они 
же внесли въ среду ихъ религіозные раздоры, окончив­
шіеся распаденіемъ молоканъ на толки, о чемъ будетъ 
сказано ниже.

Послѣ завоеванія Крыма, когда въ 1781 г. была учре­
ждена Таврическая губернія, началась въ новопріобрѣтен­
номъ краѣ старообрядческая колонизація. Князь Потемкинъ, 
намѣстникъ новыхъ областей, очень былъ занятъ заселе­
ніемъ ихъ. Ему представился счастливый случай: старооб- 
рядцы-поповцы г. Москвы и иныхъ городовъ, а равно 
стародубскихъ слободъ (въ Черниговской губ.), сознавъ 
неправильность своего внѣ-церковнаго состоянія, рѣшили 
имѣть „своего" епископа и обратились къ всесильному въ 
то время кн. Потемкину, „аки къ цареградскому патріарху", 
съ просьбой исходатайствовать имъ епископа подъ именемъ 
„хорепископа"; уполномоченные отъ старообрядцевъ, „нѣ­
кій чернецъ и старикъ купецъ", явились къ князю По­
темкину и изложили предъ нимъ свою просьбу, на 
которую онъ отвѣтилъ просителямъ, что добыть имъ 
„своего" епископа дѣло очень трудное и его пока ну­
жно оставить, но что священниковъ имъ дадутъ и церкви 
на старыхъ обрядахъ имѣть дозволятъ, если они поже­
лаютъ на жительство въ Таврическую область. Какъ 
бы въ подтвержденіе достовѣрности своего обѣщанія, въ



№ 4. вліяй, нѣмц.-кол. н а  РЕЛ.-РАЦ. ДВИЖ. НА ЮГѢ РОССІИ. 31

1785 г. кн. Потемкинъ но Высочайшей волѣ „учинилъ 
письменное воззваніе къ старообрядцамъ, существенный 
смыслъ котораго заключался въ слѣдующихъ словахъ: „же­
лающіе высокомонаршею милостью пользоваться, какъ ду­
ховными правами, равно и всѣми чувственными выгодами, 
приходили бы въ Таврическую область '). На это пригла­
шеніе отозвались прежде другихъ Черниговскіе старообрядцы 
изъ стародубскихъ слободъ: они въ числѣ 60— 70 семействъ 
пришли въ Таврическую губ. и поселились на берегу 
Днѣпра ниже Большой Знаменки. Къ нимъ скоро присое­
динился старообрядческій архимандритъ съ чернецами, — 
тотъ самый, котораго „собили" епископомъ. Но первый 
опытъ поселенія старообрядцевъ въ Таврической губ. былъ 
неудаченъ: старообрядцы испытывали большую нужду въ 
землѣ, лучшіе участки которой были розданы нѣмцамъ-ко- 
лонистамъ и помѣщикамъ, а главное они были обмануты 
въ надеждѣ имѣть своего епископа. Въ виду этого, старо­
обрядческая колонизація въ Таврической губ. остановилась 
и впослѣдствіи приняла другое направленіе— въ восточные 
уѣзды нынѣшней Екатеринославской губ.: Павлоградскій и 
главнымъ образомъ Славяносербскій, въ послѣднемъ изъ ко­
торыхъ они образовали цѣлый рядъ поселеній: Городище, 
Ольховатка, Орѣхово и др. Говоря о старообрядческой ко­
лонизаціи Новороссійскаго края нельзя не обратить внима­
нія на то, что она является скорѣе личнымъ дѣломъ кн. 
Потемкина, чѣмъ правительственною мѣрою, предпринятою 
съ ясно сознанною цѣлью: Потемкинъ желалъ представить 
Екатеринѣ II, во время ее плаванія по Днѣпру, Новороссій­
скій край заселеннымъ и культивированнымъ, для чего 
онъ и „сгонялъ" народъ на берега Днѣпра. Кажется, 
этимъ только и можно объяснить усиленное зазываніе имъ 
старообрядцевъ на Таврическіе берега Днѣпра, окончив-

*) Маркіановъ К. „Къ исторіи колонизаціи Новороссіи1*, Кіевская Ста­
рина, 1885 г. Мартъ, стр. 539.



32 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. №  4 .

шееся такъ неудачно. Понятно, что вопросъ объ экономи­
ческомъ устройствѣ старообрядцевъ-колонистовъ мало зани­
малъ Потемкина: все сводилось къ эффекту, который имѣ­
лось въ виду произвести на императрицу зрѣлищемъ 
заселенныхъ, цвѣтущихъ, культурныхъ береговъ Днѣпра. 
Нѣмцы-колонисты въ этомъ отношеніи были несравненно 
счастливѣе: имъ не только были отведены для поселенія 
огромные участки плодородной земли, но они въ избыткѣ 
были снабжены лѣсомъ и разными хозяйственными пред­
метами, получивъ при этомъ множество разныхъ привиллегій 
и льготъ. Этотъ контрастъ весьма рѣзко выступаетъ на 
примѣрѣ старобрядцевъ, вызванныхъ кн. Потемкинымъ въ 
Таврическую губ.: они „съ плачемъ" вынуждены были 
два раза перемѣнять мѣста своего поселенія, такъ какъ въ 
первый разъ заняли по невѣдѣнію землю частнаго лица, 
а во второй разъ имъ дали землю, покрытую горами песку, 
которая затрудняла проѣздъ въ поле. Въ средѣ многочис­
ленной администраціи Новороссійскаго края не нашлось 
человѣка, который взялъ бы на себя руководство неопыт­
ными колонистами.

Аленсій, Архіеписнопъ Владимірскій и Суздальскій.

( Окончаніе слѣдуетъ).



Духовный дневникъ.

„Впъ вы—сыны свѣта и сыны дня... 
Будучи сынами дня, да трезвимся5 
облекшись въ броню вѣры и любви и 
въ шлемъ надежды спасеніяи — (1 Ѳес- 
сал. 5 г. 5, 8 ст.).

+
О священномъ Преданіи.—Протестанты отвергаютъ Пре­

даніе. Они говорятъ, что истина заключена только въ 
Св. Писаніи, а Преданіе нужно отнести къ измышле­
ніямъ человѣческимъ. Но мы спросимъ—обходятся ли 
сами протестанты безъ Преданія? Вѣдь у нихъ суще­
ствуетъ извѣстный порядокъ богослуженія и ихъ па­
стыри надѣваютъ при богослуженіяхъ особую одежду 
и т. д., вѣдь и это все у нихъ дѣлается по преданію. 
Но они скажутъ: такъ дѣлалъ Лютеръ. Теперь и срав­
ните. Протестанты основываютъ свое преданіе на Лю­
терѣ и другихъ подобныхъ ему реформаторахъ церков­
ныхъ, а мы Преданіе основываемъ на Св. Церкви, 
которая дана намъ по Слову Божію, какъ непогрѣши­
мая истолковательница и хранительница Св. Преданія. 
Только то, что проходитъ черезъ сознаніе церковное, 
что принято Св. Церковью, то только и признается у

зГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



34 ГОЛОСЪ Ц ЕРКВИ . №  4 .

насъ истиннымъ преданіемъ. Впрочемъ, протестанты 
не дорожатъ своимъ преданіемъ и готовы его измѣнять, 
и это у нихъ выходитъ послѣдовательно, ибо всякое 
человѣческое измышленіе, дѣйствительно, измѣнчиво. 
Мы же не можемъ такъ относиться къ Преданію, ибо 
это значило-бы поправлять Св. Церковь, которая дана 
намъ, какъ чистая невѣста, не имущая скверны и не­
чистоты, и ни иного чего отъ таковыхъ.

Церковь дана намъ, какъ столпъ и утвержденіе 
истины. И какое счастье имѣть Преданіе церковное! 
Представьте себѣ,—вы входите въ домъ, въ которомъ 
не находится ничего, кромѣ голыхъ стѣнъ, не имѣется 
здѣсь скамеекъ, гдѣ бы можно было вамъ присѣсть, 
нѣтъ стола, на которомъ вы могли бы вкусить пищи, 
нѣтъ камина, у котораго могли бы обогрѣться. Или 
вы входите въ домъ устроенный, тамъ все для васъ 
готово и вы довольны, счастливы и утѣшены. То же 
и въ Церкви Христовой. Преданіе исполнило ее богат­
ствомъ и обиліемъ духовнаго благолѣпія. Здѣсь ты 
найдешь для своей души все, потребное для спасенія; 
въ Церкви Православной ты не будешь жаловаться на 
неуютность, пустоту и скуку. Она, Св. наша Церковь, 
благодаря Преданію, дала просторъ для развитія всѣхъ 
благородныхъ искусствъ и дарованій духа человѣческаго, 
дала возможность развиваться нашему духу до совер­
шенства, къ которому призвалъ его нашъ Творецъ.

Псалтирь.—Псалтирь — книга молитвенныхъ изліяній 
души ко Господу. Псалтирь написана по вдохновенію 
отъ Духа Святаго. Поэтому чтеніе и пѣніе псалмовъ 
спасительно для души христіанской. Какъ богодохно- 
венные, псалмы, и особенно нѣкоторые, имѣютъ по-



№  4 . ДУХОВНЫЙ ДНЕВНИКЪ. 35

истинѣ чудодѣйственную силу. Таковъ псаломъ 50-ый 
или покаянный. Святитель Иннокентій Херсонскій о 
немъ говоритъ: въ 50-ый псаломъ такое вложено чув­
ство покаянія, что врагъ рода человѣческаго и доселѣ 
отъ чтенія его трепещетъ и бѣжитъ *). Большую пользу 
приноситъ христіанину чтеніе его при бореніяхъ и 
искушеніяхъ. Въ этомъ отношеніи его можно сравнить 
съ молитвою Іисусовой, которую подвижники рекомен­
дуютъ читать при бореніяхъ. Не меньшую силу имѣетъ 
псаломъ „Живый въ помощи". Его читаютъ въ путе­
шествіяхъ, въ затруднительныхъ обстоятельствахъ, на 
полѣ брани. Помнится, какъ отецъ, отправляя насъ 
изъ провинціи въ школу, въ губернскій городъ, стано­
вился предъ иконами, прочитывалъ этотъ псаломъ и 
затѣмъ уже преподавалъ прощальное благословеніе. 
Много передаютъ разсказовъ о томъ, какъ предохра­
няетъ воиновъ отъ пуль въ битвѣ сей псаломъ, кото­
рый, если не читается ими, то, по крайней мѣрѣ, но­
сится на груди зашитымъ въ ладонкѣ.

Великую силу имѣетъ и псаломъ: „Благослови, душе 
моя, Господа". Чтеніе его высоко настраиваетъ нашу 
душу и исполняетъ сердце благоговѣйныхъ чувствъ 
предъ Творцомъ вселенной. Псаломъ этотъ полезно 
читать при помыслахъ невѣрія, которое исчезаетъ, про­
падаетъ при чтеніи и пѣніи его. Древніе христіане 
весьма любили псалмы. Св. Амвросій Медіоланскій сви­
дѣтельствуетъ, что выйдешь въ поле, встрѣтишь земле­
дѣльцевъ, услышишь здѣсь навѣрное и пѣніе псалмовъ, 
войдешь въ домъ, застанешь за прялкой женщинъ— 
здѣсь и аллилуія. Наши предки русскіе также не раз­
ставались съ псалтирью. Они даже учились по ней. 
И какъ это хорошо! Грамота открываетъ наши очи

г ) Слово въ нед. Св. Праотецъ.
3*



36 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

„еже разумѣти доброе и злое". И вотъ, если обученіе 
грамотѣ происходило по Богодохновенной священной 
книгѣ, то не закрѣплялось ли черезъ это само наше 
сердце въ добрѣ, а очи наши не привыкали ли только 
зрѣть святое и отвращаться отъ суеты и скверны?

Между прочимъ, у насъ и доселѣ есть обычай чи­
тать псалтирь по покойникамъ. Прекрасный обычай. 
Чтеніе псалмовъ успокаиваетъ, умиротворяетъ, утѣша­
етъ,—а какъ это все нужно бываетъ для насъ, когда 
мы переживаемъ скорбь отъ потери близкихъ намъ 
людей!

Берегите вѣру. — Какъ опасно пренебрегать религіоз­
ными обязанностями. Сначала простая лѣность, неже­
ланіе потрудиться, пойти лишній разъ въ храмъ, затѣмъ 
охлажденіе, отчужденіе отъ всего церковнаго, религіоз­
наго, и, наконецъ, полная индифферентность въ дѣлѣ 
вѣры, забвеніе Церкви и ея установленій, когда чело­
вѣкъ уже не дорожитъ своею вѣрою. И какъ посте­
пенно идетъ охлажденіе въ вѣрѣ, такъ и, наоборотъ, 
вѣра возвращается съ большимъ трудомъ. А это-то и 
страшно! Безвѣріе начинаетъ безпокоить, томить, му­
чить человѣка. Временами вспоминается счастливое 
время вѣры и пробуждается желаніе снова вѣрить, но 
нелегко вѣру возвратить... Мы знаемъ много случаевъ, 
когда потерявшій вѣру при всемъ своемъ желаніи снова 
вѣрить—не можетъ. Такой человѣкъ часто плачетъ о 
потерянной вѣрѣ, какъ о потерянной жемчужинѣ. 
И даже какія-то внѣшнія причины, или лучше препоны, 
начинаютъ тормозить его пробудившееся религіозное 
чувство. Одинъ мой знакомый, 15 лѣтъ не бывшій у 
исповѣди и св. причащенія и совершенно забывшій 
храмъ, рѣшилъ, наконецъ, поговѣть. И что же?! Много



№ 4 . ДУХОВНЫЙ ДНЕВНИКЪ. 37

времени и усилій ему пришлось потратить, чтобы при­
вести свое намѣреніе въ исполненіе. Вотъ онъ уже 
соберется и назначитъ день для исповѣди, какъ физи­
ческая болѣзнь или необычайный страхъ остановятъ 
его. Пришлось не считаться съ его выборомъ дня, а 
употребить нѣкоторую властность надъ его волею— 
приказать ему явиться въ такой-то день въ храмъ. 
Такимъ людямъ непремѣнно нужно протягивать руку 
помощи, а безъ этого они безпомощны. И если Господь 
поможетъ имъ возстановиться въ вѣрѣ, о, тогда не­
обыкновенно трогательна бываетъ ихъ вѣра! Они гово­
рятъ о ней уже, какъ о миломъ, дорогомъ для сердца 
сокровищѣ, которое стараются всячески беречь, боясь 
снова потерять его. Они способны дѣлаются тогда къ 
исповѣдничеству.

Арсеній, Еписиепъ Серпуховскій.



Исканіе вѣры.

Когда противъ воли сомнѣнье 
Твоей овладѣетъ душой—
Страшися ума разсужденья 
О таинствахъ вѣры святой;

Страшися пустыхъ убѣжденій 
Забывшихъ о Богѣ людей,
Страшись ихъ опасныхъ ученій,
Не слушай ихъ лживыхъ рѣчей. 

Ужели неправду людскую 
Ты вѣрѣ святой предпочтешь,
Создашь себѣ вѣру иную 
И истину ложью сочтешь?

Зачѣмъ же свой духъ просвѣтленный 
Стремившійся въ высь къ небесамъ, 
Какъ нѣжный цвѣтокъ благовонный 
Открылъ ты сомнѣнья вѣтрамъ? 

Смотри, какъ той бурей сраженный, 
Печально склонившись къ землѣ, 
Небеснаго свѣта лишенный 
Онъ гибнетъ въ невѣрія мглѣ.

Страшись отрицанія ядомъ 
Прельщенный свой умъ отравить, 
Безбожія гибельнымъ смрадомъ 
Святой ароматъ заглушить.



№  4 . ИСКАНІЕ ВѢРЫ. 39

Неправдѣ людской уступая,
Ужели измѣнишь Христу?
За что же? Не насъ ли спасая,
Онъ былъ пригвожденъ ко кресту?

Но если ужъ злое сомнѣнье 
Умомъ овладѣло твоимъ— 
Вопросовъ ищи разрѣшенье,
Не слѣдуя мнѣньямъ чужимъ:— 

Ищи съ неослабнымъ терпѣньемъ, 
Прилежно съ упорнымъ трудомъ,
Ищи не пустымъ разсужденьемъ,
Не жалкимъ пытливымъ умомъ;

Но сердцемъ ищи непрестанно, 
Испрашивай вѣру мольбой,
Ищи, и взывай неустанно 
О помощи скорбной душой;

Пусть кажется трудъ твой безплоднымъ, 
Пусть слабъ и подавленъ твой духъ, 
Пусть, кажется, въ сердцѣ холодномъ 
Небесный огонь ужъ потухъ;

Не слушай ума возраженья,
И душу къ мольбѣ понуждай; 
Молись же, молись безъ смущенья 
И опытомъ правду познай.

Не будетъ исканіе тщетно.
Но сжалится Богъ надъ тобой 
И въ сердце твое незамѣтно 
Проникнетъ лучъ вѣры живой;

И духъ твой мгновенно воспрянетъ, 
И душу любовь озаритъ,
И умъ возражать перестанетъ, 
Предъ истиной ложь замолчитъ. 

Когда же, молясь въ умиленьи, 
Почувствуешь близость Христа—



40 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4.

Какъ мудрость безбожныхъ ученій 
Покажется сердцу пуста!

Тогда-то достигнешь ты цѣли—
— Исчезнетъ туманъ предъ тобой 
И ясно познаешь на дѣлѣ,
Что есть Вседержитель благой. 

Познаешь въ тотъ мигъ просвѣтленья, 
Что вѣра не есть лишь мечта!..
Какое тогда разсужденье 
Отторгнетъ тебя отъ Христа?....



А р і і ш с ш а  Яповсгаго.
4/17 Сент. 1907.

Токіо.

' Высокочтимый отецъ
Архимандритъ Павелъ!

Съ симъ заявляется къ Вашему Высокопреподобію Г. Ака- 
бане, подданный Японской Имперіи, прекрасный ушной врачъ, 
вызванный въ Корею въ Японскій госпиталь для практиче­
скаго примѣненія своихъ знаній тамъ. Онъ лѣчилъ меня 
здѣсь отъ ушной болѣзни, и я имъ всегда былъ очень 
доволенъ. Если понадобится и у Васъ, въ Миссіи, его 
знаніе, я увѣренъ, Вы также найдете его прекраснымъ 
врачомъ. Онъ расположенъ и къ христіанству, хотя еще 
не христіанинъ. Прошу Вашей любезности къ нему.

Съ почтеніемъ и любовью къ Вамъ остаюсь
Вашего Высокопреподобія покорнѣйшимъ слугою и бого­

мольцемъ
Архіепископъ Николай.+

10 Сент. 1907.
Токіо.

Русская Дух. Миссія.

Досточтимый и достолюбезнѣйшій отецъ
Архимандритъ Павелъ!

Запоздалъ отвѣчать на Ваши милыя письма по разнымъ 
причинамъ: былъ въ отлучкѣ — ѣздилъ въ Мацуяма по-



42 ГОЛОСЪ Ц ЕРКВИ . № 4.

смотрѣть мѣсто для Церкви, которую начнемъ строить съ 
1-го октября н. ст.— въ поминовеніе военноплѣнныхъ, умер­
шихъ тамъ. Потомъ— много дѣла, потомъ карбункулъ сѣлъ 
на лобъ, и докторъ запретилъ даже письма писать,— иначе-де 
карбункулъ внутрь головы переберется. Теперь еще съ звѣз­
дою на лбу, но писать можно.

Первое Ваше письмо очень мило моему сердцу. Начать 
съ того, что въ Вашемъ знаменитомъ спорѣ я ни на той, 
ни на другой сторонѣ, а это потому, что сами же Вы по- 
херили обѣ стороны и 25-лѣтниковъ и 6 -лѣтниковъ Ва­
шимъ заключительнымъ словомъ, подъ которымъ я подпи­
сываюсь обѣими руками. Пишете: „подбодрилъ я въ сердцѣ 
своемъ, съ помощію Божіею, всѣхъ спорящихъ (и себя 
конечно, въ томъ числѣ) удержать до ихъ кончины въ 
Кореѣ" 1). Именно это и должно быть. Аминь!

Проэктъ Вашъ „питать Корейскую Церковь (въ матеріаль­
номъ отношеніи) съ самаго начала ея собственными соками “ 
очень хорош ъ2). Дай Вамъ Богъ осуществить его! А осу­
ществить можно, при твердости и послѣдовательности. Вос­
питывать катихизаторовъ такъ, какъ Вы думаете, нѣтъ ни­
чего лучше, да и легче, мнѣ кажется, только надо про­
зорливо выбирать людей,— не измѣнчивыхъ (а Корейцы, ка­
жется, не отличаются постоянствомъ, не своекорыстныхъ, 
способныхъ умственно, безупречныхъ сердцемъ: все это 
между новыми христіанами найти можно, п. ч. вѣдь бла­
годать Божія дѣлаетъ христіанами, а благодати удостои- 
ваются люди добрые, близкіе къ Богу,— и они потомъ мо­
гутъ удалиться; вотъ тутъ и нужна прозорливость,— кто

*) Споръ состоялъ въ томъ, что нѣкоторые изъ членовъ Корейской Миссіи 
говорили, что каждому изъ нихъ Архіеп. Николай завѣщаетъ прослужить 
25 л., а не 6 л. въ Кореѣ.

2) ГІроэктъ заключался въ томъ, чтобы, какъ въ первые вѣка христіан­
ства, брать служителей Церкви изъ наличнаго состава общинъ, — людей 
обезпеченныхъ своимъ домомъ и хозяйствомъ и хорошо знакомыхъ съ Хри­
стовымъ ученіемъ: служили бы они безъ жалованія.



№ 4. ПИСЬМА ВЪ БОЗѢ ПОЧ. НИКОЛАЯ, АРХІЕП. японск. 43

именно благодаренъ къ удержанію себя въ осіяніи бла­
годатію,— такихъ и дѣлаютъ катихизаторами, а изъ нихъ 
потомъ ставить священниковъ. Дай Богъ мудрость, прозор­
ливость, твердость въ осуществленіи Вашего плана Вамъ 
и Вашимъ сотрудникамъ!

Мы на нынѣшнемъ соборѣ уволили 30 катихизаторовъ со 
службы. Какихъ уволили? Священники назначили къ уволь­
ненію; я сличилъ ихъ списокъ съ моимъ—тѣхъ, кого и я 
мысленно назначилъ къ тому же, и имя въ имя наши списки 
сошлись. Изъ этого уже можете догадаться, что уволены 
люди, завѣдомо годные именно только къ увольненію, т. е. 
плохіе, не дѣятельные катихизаторы, которые были до сихъ 
поръ лишь— такъ сказать— сторожами ихъ Церквей,— хотя 
и это тоже небезъизвѣстно было для Церкви вообще. Между 
уволенными есть и кончившіе Семинарію, т. е. знающіе рус­
скій языкъ (хотя говорить не могущіе), но ни одного изъ 
нихъ я Вамъ порекомендовать не могу,— у Васъ тоже бу­
дутъ лѣниться и ничего не дѣлать. Но мысль Ваша— добыть 
отсюда катихизаторовъ для Японцевъ, живущихъ въ Кореѣ—  
совпадаетъ съ нашими мыслями. Мы и прежде думали о томъ; 
а на нынѣшнемъ соборѣ было большое разсужденіе о томъ. 
Дѣло въ томъ, что сами Японцы изъ Кореи очень просятъ 
себѣ катихизатора; по ихъ просьбѣ ѣздилъ туда одинъ изъ 
нашихъ священниковъ, о. Петръ Сибаяма, прожилъ тамъ, 
въ Фузанѣ, недѣли двѣ, проповѣдуя, окрестилъ 7 человѣкъ, 
отчасти подготовленныхъ къ крещенію самими христіанами, 
онъ на соборѣ сильно выставлялъ просьбу христіанъ Фу- 
сана послать туда катихизатора, до того сильно, что мы 
порѣшили и послать, но запросили телеграммой, дадутъ ли 
христіане 25 енъ въ мѣсяцъ на содержаніе катихизатора. 
Они отвѣтили, что еще не готовы къ тому, и посылка ка­
тихизатора не состоялась, порѣшили на томъ, что о. Си- 
баяшевъ будетъ иногда посѣщать ихъ,— а они будутъ при­
сылать ему дорожныя для того, какъ уже дѣлали это.—



44 ГОЛОСЪ Ц ЕРКВИ . № 4 .

Теперь, Вы готовы дать на содержаніе катихизатора 25 енъ. 
Но мнѣ кажется, лучше, чтобы Японцы сами содержали 
его, когда будутъ въ состояніи дѣлать это. Теперь же 
кстати мы не можемъ отдѣлить Вамъ для Кореи порядочнаго 
катихизатора,— всѣ заняты на своихъ мѣстахъ. Итакъ пусть 
это до времени останется не осуществленнымъ, рано или 
поздно непремѣнно надо отсюда послать катихизатора для 
Японцевъ въ Кореѣ.

Въ Хакодате у насъ, дѣйствительно, все сгорѣло,— даже 
антиминса не спасли. Жаль, конечно, и сердечно благодаренъ 
Вамъ за соболѣзнованіе. Но если Богу не угодно было за­
щитить, то значитъ, Его воля и да будетъ! Во всемъ про­
чемъ—  тоже! Мы не самостоятельные дѣятели на нивѣ 
Божіей,— пусть все будетъ какъ Хозяину угодно!— Поклонъ 
привѣтъ Вамъ и всѣмъ братьямъ у Васъ. Съ любовію и 
уваженіемъ, весь Вашъ.

Архіеписнопъ Николай.



уіскетизмъ, какъ осхоба русской культуры 1)

Мы уже перестали удивляться тѣмъ жестокостямъ, ни 
съ чѣмъ не сравнимымъ звѣрствамъ нѣмцевъ, о которыхъ 
теперь документально засвидѣтельствовано и голосомъ вое­
начальниковъ, и воззваніями ученыхъ, и протоколами цѣ­
лыхъ коммиссій, и протестами правительствъ всѣхъ вою­
ющихъ съ нѣмцами державъ. Мало того, путемъ много­
численныхъ справокъ теперь доказано, что такое поведеніе 
нѣмецкихъ солдатъ, отъ низшаго и до высшаго, является 
не какой-нибудь случайностью, аффектомъ, а сознательной, 
планомѣрной, заранѣе принятой въ расчетъ тактикой. Ока­
зывается, что эти звѣрства коренятся на философскихъ 
предпосылкахъ самыхъ блестящихъ представителей нѣмецкой 
мысли и науки, оправдываются нѣмецкими и учеными, и 
богословами, и моралистами, предписываются, и уже давно, 
самыми выдающимися ихъ государственными дѣятелями и 
полководцами. А по сему пе только у наст] въ Россіи, но 
и въ другихъ культурныхъ странахъ очеѣь удивляются, 
какъ могла развиться такая планомѣрная жестокость, такая 
сознательная грубость нравовъ. Вѣдь Германія —  культур­
нѣйшая страна, вѣдь нѣмцы— одинъ изъ передовыхъ, об-

!) Рѣчь, произнесенная на годичномъ собраніи Кіевскаго Православнаго 
Религіозно-просвѣтительнаго Общества, 28 янв. 1915 года.



46 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4.

разованнѣйшихъ, культурнѣйшихъ, просвѣщеннѣйшихъ 
народовъ. Естественно, посему, что удивительные, потря­
сающіе, кошмаромъ давящіе факты .послѣдней войны по­
ставили подъ сильное подозрѣніе самую культуру нѣмец­
каго народа. Вѣдь если русскій народъ, далеко не сла­
вившійся своимъ образованіемъ, наполовину даже и 
неграмотный, мало-культурный, показываетъ на тѣхъ-же 
поляхъ сраженій дивные, чисто евангельскіе подвиги любви 
и состраданія даже къ жесточайшему, озлобленному врагу, 
то ужъ, дѣйствительно, не виновата ли въ сплошныхъ 
фактахъ нѣмецкой жестокости и звѣрствъ именно ихъ куль­
тура? Уже не разница-ли въ культурѣ между нѣмцами и 
русскими и сказывается въ разницѣ поведенія нѣмецкаго 
и русскаго солдата? Вотъ почему въ послѣднее время 
начали такъ настойчиво говорить объ особенностяхъ куль­
туры у нѣмцевъ и у русскихъ. Вотъ почему теперь на­
стойчиво и всюду говорятъ о необходимости пересмотра 
нашихъ взглядовъ на образованіе, культуру, проповѣдуютъ 
о цѣнности самобытной русской культуры, о необходимости 
тщательнаго изученія особенностей и основъ послѣдней. 
Дѣйствительно, дерево познается по плодамъ своимъ (Лук. 
6, 44), не собираютъ на репейникѣ смоквы, и на терно­
вникѣ— винограда (Мѳ. 7, 16). Итакъ, постараемся и мы 
разобраться, въ чемъ заключаются основныя черты раз­
личія между нѣмецкой и русской культурами, давшими 
столь различные плоды при испытаніи, постигшемъ тотъ 
и другой народъ.

Подъ именемъ нѣмецкой культуры обыкновенно разу­
мѣется такъ называемая западная культура, что, какъ 
увидимъ, имѣетъ свои серьезныя причины. Основнымъ 
элементомъ того, что именуется западной культурой, яв­
ляется, несомнѣнно, европейское просвѣщеніе. Основными- 
же чертами европейскаго просвѣщенія, какъ извѣстно, яв­
ляется раціонализмъ, индивидуализмъ и матеріализмъ.



Л* 4. АСКЕТИЗМЪ, КАКЪ ОСНОВА РУССКОЙ КУЛЬТУРЫ. 47

Еще съ начала эпохи возрожденія наукъ и искусствъ, 
когда даже въ кельѣ монаха на Западѣ затеплилась лам­
пада предъ статуей Аристотеля, дерзкій разумъ человѣ­
ческій, противоборствовавшій смиренной вѣрѣ, сталъ быстро 
входить въ свои мнимыя исключительныя права въ дѣлѣ 
руководства жизнью человѣчества. И вотъ, чрезъ нѣсколько 
столѣтій въ храмѣ Богоматери, въ столицѣ тогдашняго 
культурнаго міра торжественно провозглашается культъ 
разума! А разумъ уже въ первое время своего господства 
смѣло заявилъ устами Декарта, что истиннымъ можно 
признать только то, что ясно для него— разума. А посему 
вскорѣ единственно реальными фактами стали признавать 
только явленія, подлежащія наблюденію нашихъ внѣшнихъ 
чувствъ, отвергнувъ все, что лежитъ за предѣлами нашего 
эмпирическаго познанія1), А такъ какъ идея Бога и 
большинство истинъ религіознаго вѣдѣнія наблюденіямъ 
внѣшнихъ чувствъ не подлежатъ, то отрицаніе бытія Бога 
и, вообще, духовнаго міра стало обычнымъ фактомъ на 
Западѣ. Но если нѣтъ Бога, то, значитъ, Богъ— это я ,—  
такъ неизбѣжно долженъ умозаключить гордый разумъ 
человѣка. И вотъ человѣкъ становится мѣрою всѣхъ вещей. 
И дѣйствительно, на западѣ уже давно, слѣдомъ за раціо­
нализмомъ, сталъ развиваться крайній индивидуализмъ.

Личность, поставившая себя на мѣсто Бога, должна 
была, конечно, требовать полной независимости отъ кого- 
бы то ни было, полной свободы. Поэтому поднялась на 
Западѣ многовѣковая борьба за всевозможныя права ли­
чности, свободы. И доселѣ тамъ всюду говорятъ и тре­
буютъ всевозможныхъ правъ, но совсѣмъ мало говорятъ и 
проповѣдуютъ объ обязанностяхъ къ другимъ-ли, къ себѣ- 
ли самому, а тѣмъ болѣе—къ Богу. Многовѣковая борьба

1) П. II. Бугославскт. Французское общество наканунѣ отдѣленія церкви 
отъ государства, Черниговъ, 1912, стр. 3.



48 ГОЛОСЪ Ц ЕРКВИ . № 4 .

за всевозможныя свободы дала на Западѣ въ области рели­
гіозной протестантство, въ области государственной— длин­
ную и широкую волну революцій, государственныхъ пере­
воротовъ и всевозможныхъ системъ устроенія государствен­
ной жизни, вплоть до анархизма, въ области личной жизни 
эта борьба привела ко всѣмъ извѣстному ученію Фридриха 
Ницше и многочисленныхъ его послѣдователей о такъ на­
зываемомъ сверхъ-человѣкѣ или, какъ теперь всѣмъ стало 
яснымъ, о человѣкѣ-звѣрѣ.

Съ другой стороны, крайности раціонализма привели 
Западъ къ самому широкому и всестороннему матеріализму, 
опредѣлившему всѣ области его жизни. Не только отри­
цаніе, но даже одно сомнѣніе въ бытіи духовнаго міра 
производитъ полный переворотъ въ жизни человѣка. Дѣй­
ствительно, если жизнь человѣка ограничивается только 
земнымъ пребываніемъ, то прежде всего должно рѣзко 
измѣниться представленіе о жизни человѣка. Всѣ интересы 
его тогда ограничиваются землей и періодомъ въ нѣсколько 
десятковъ лѣтъ, характеръ этихъ интересовъ поэтому ста­
нетъ исключительно матеріальнымъ. Вѣдь коль скоро со 
смертью уничтожается человѣкъ, то цѣль земной жизни 
можно находить только въ земномъ счастьѣ, подъ кото­
рымъ въ такомъ случаѣ будутъ разѵмѣваться прежде всего 
матеріальныя, плотскія удовольствія: они вѣдь особенной 
яркостью и привлекательностью отмѣчаются. „Тѣло въ та­
комъ случаѣ относится къ самой сущности человѣка,— 
мало того: тѣло во всей его цѣлостности и есть самая 
сущность человѣка. Это тѣло ощущаетъ и размышляетъ, 
желаетъ и любитъ “ х). Какъ же относиться къ его запро­
самъ? „Пользуйтесь, говоритъ Фейербахъ, благомъ жизни 
и, по мѣрѣ силъ и возможности, уменьшайте ея зло (ма-

*) По Фейербаху. См. П. I I  Еурявцевъ. Абсолютизмъ или релятивизмъ? 
Кіевъ, 1908, стр. 176.



№  4 . АСКЕТИЗМЪ, КАКЪ ОСНОВА РУССКОЙ КУЛЬТУРЫ. 49

теріальное) “. Ярко эту мысль рисуетъ Гейне. Вмѣсто пѣсни 
„о юдоли земной, о счастьѣ, всегда скоротечномъ, о мірѣ 
загробномъ, гдѣ духъ просвѣтленъ, въ блаженствѣ купается 
вѣчномъ*',— эта пѣснь ему не по душѣ— „нѣтъ, говоритъ 
онъ, новую пѣснь, о друзья, пропою для васъ я, пѣснь 
лучшаго склада: устроить небесное царство себѣ намъ 
здѣсь, на землѣ, уже надо. Ужъ здѣсь, на землѣ, будемъ 
счастливы мы. Про голодъ— ни слуху, ни духу! Того, что 
добыто прилежной рукой, не жрать ужъ лѣнивому брюху!“ 1). 
„Назначеніе человѣка, говорятъ соціалисты, быть счастли­
вымъ, но счастливъ только тотъ, кто имѣетъ возможность 
удовлетворить свои потребности и въ этомъ удовлетвореніи 
находить наслажденіе. Чѣмъ больше наслажденій и чѣмъ 
разнообразнѣе потребности, тѣмъ больше счастья “2). А такъ 
какъ для удовлетворенія потребностей нужны деньги, деньги- 
же для большинства пріобрѣтаются тяжкимъ трудомъ, то 
вся Европа постепенно погрузилась въ трудъ чрезмѣрный, 
поистинѣ каторжный, подрывающій силы, здоровье, сокра­
щающій жизнь.— Съ другой стороны, потворство потребно­
стямъ развиваетъ и умножаетъ ихъ. Онѣ обращаются въ 
страсти, которымъ и предѣла нѣтъ на землѣ./Такъ, по­
степенно, освободивъ себя отъ власти Бога, человѣкъ за­
падной культуры подчинился грубой природѣ и при томъ— 
ея худшей сторонѣ. Законы природы стали считать обяза­
тельнымъ закономъ для человѣка3). А такъ какъ основной 
законъ природы —  борьба за существованіе, то поэтому 
основой жизни человѣка стали считать не любовь, а эго­
измъ. Сверхъ-человѣкъ Ницще ненавидитъ любовь и со­
страданіе, не признавая никого достойнымъ своего внн-

>) Тамъ-же, стр. 186—187.
*) Лрхим. (нынѣ архіеп.) Платонъ, Христіанство и соціализмъ, Кіевъ, 

1900, стр. 4.
3) С. Знаменскій, Современный индивидуализмъ въ эпическомъ отно­

шеніи, Богосл. Вѣст., 1906, III, 707.
ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 4



50 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. №  4 .

манія, кромѣ своего „я“. Итакъ, по мнѣнію западной 
культуры, „у человѣка нѣтъ другого Бога для поклоненія, 
кромѣ самого себя; нѣтъ другой души для облагороженія, 
кромѣ мозга; нѣтъ другой религіи, кромѣ той, къ которой 
склоняется капризный человѣческій вкусъ; нѣтъ другого 
различія между добромъ и зломъ, какъ то, которое ему 
угодно выбрать; нѣтъ будущей жизни, кромѣ воспоминанія 
въ потомствѣ; нѣтъ другого Промысла, кромѣ роковыхъ 
законовъ необходимости" *).

Итакъ, раціонализмъ, враждующій противъ Бога и ре­
лигіи, индивидуализмъ, возводящій человѣка на мѣсто 
Бога и освобождающій его отъ всякихъ законовъ и обя­
занностей, и матеріализмъ, погружающій человѣка въ за­
боты объ удовлетвореніи плотскихъ потребностей и страстей, 
—  вотъ тѣ основы, на которыхъ зиждется образованіе на 
Западѣ. Можно-ли на такомъ „древѣ" ожидать „плода 
добра8?

Но намъ скажутъ, что таково образованіе не въ Германіи 
только, но и вездѣ на Западѣ, даже и у насъ въ Россіи; 
однако, ужасные результаты его мы видимъ только у нѣм­
цевъ. Дѣйствительно, это такъ. Но это свидѣтельствуетъ 
только о томъ, что культура не исчерпывается однимъ 
образованіемъ: оно только одинъ изъ составныхъ элемен­
товъ культуры, правда, элементъ самый важный и устой­
чивый. Содержаніе и характеръ культуры зависитъ еще и 
отъ природныхъ дарованій, и особенно — отъ религіи 
каждаго народа. Вѣдь въ одной школѣ у одного-же учи­
теля каждый ученикъ имѣетъ свою индивидуальность, 
то-же наблюдается и среди народовъ, подлежащихъ одной 
и той-же системѣ образованія. И вотъ оказывается, что 
западное образованіе особенно благопріятную почву нашло

*) Дюпанлу, Бесѣды о проповѣдничествѣ, СПБ., 1899, III, 1. Ср. Бую- 
с.іавскій, цит. соч., стр. 3.



у нѣмцевъ, въ природныхъ особенностяхъ ихъ характера, 
а особенно — въ ихъ религіи.

Нѣмцы издревле отличались своею грубостью, эгоизмомъ, 
жестокостью, разбоями, грабительствомъ, гордостью, высоко­
мѣріемъ. Изучающій нѣмецкую миѳологію, въ коей несо­
мнѣнно выявились національныя особенности характера 
нѣмецкаго народа, невольно убѣждается, что западное, ма­
теріалистическое, индивидуалистическое образованіе какъ 
бы нарочито выработано для нѣмцевъ. По нѣмецкой миѳо­
логіи, міръ созданъ на убійствѣ: изъ трупа и крови ве­
ликана Импера, убитаго богомъ Одиномъ. Вся загробная 
жизнь по этой миѳологіи протекаетъ въ ожесточенной 
борьбѣ, ради самой борьбы, ради какъ бы кровожадныхъ 
звѣрскихъ инстинктовъ. Души умершихъ героевъ стекаются 
въ чертоги бога Одина и каждое утро выѣзжаютъ въ со­
провожденіи Одина на бой; они дѣлятся на партіи и рубятъ 
другъ друга, сколько хватитъ силъ. Къ вечеру отрублен­
ныя части срастаются, раны заживаютъ съ тѣмъ, чтобы 
назавтра опять можно было заняться тѣмъ-же упражненіемъ, 
тою-же рѣзней: въ ней, очевидно, содержится весь смыслъ 
ихъ жизни, все ихъ блаженство. Эта безумная, хуже чѣмъ 
звѣрская борьба самоистребленія закончится борьбой всѣхъ 
стихій міра, въ которой погибнетъ все, и міръ, и души, и 
самъ Одинъ 1). Конечно, только такому народу, съ такимъ 
преданіемъ прошлаго, съ такими національными особенно­
стями характера, особенно близокъ принципъ борьбы за 
существованіе, эгоизма, гордости, самомнѣнія.

Съ другой стороны, нѣмецкому усвоенію принциповъ 
западнаго образованія способствуетъ и религія нѣмцевъ. 
Дѣло въ томъ, что образованіе далеко не всей массѣ на-

. №  4 . АСКЕТИЗМЪ, КАКЪ ОСНОВА РУССКОЙ КУЛЬТУРЫ. 51

') В. 3. Завытневичъ, Банкротство началъ германской культуры. Тр. 
II. К. Д. Академіи, 1915, I, 49.

4*



52 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. №  4 .

рода доступно. * Если человѣкъ прошелъ школу среднюю, 
а то и высшую, но по условіямъ своей жизни не имѣетъ 
возможности продолжать своего развитія путемъ самообра­
зованія, то онъ, въ концѣ концовъ, не выработавъ само­
стоятельнаго цѣльнаго міровоззрѣнія, живетъ уже готовымъ, 
наполняющимъ всю окружающую его сферу міровоззрѣніемъ. 
Болыпинство-же, особенно простого народа, будучи совсѣмъ 
лишено возможности самостоятельно вырабатывать свое міро­
воззрѣніе, живетъ міровоззрѣніемъ религіознымъ, доступ­
нымъ всякому, самому простому, необразованному человѣку. 
Поэтому всюду народныя массы и даже въ большинствѣ 
низшіе слои интеллигенціи живутъ міровоззрѣніемъ не 
господствующихъ по преимуществу философскихъ и науч­
ныхъ системъ, а скорѣе міровоззрѣніемъ ихъ религіи. 
Религія— это могучая сила въ созиданіи культуры. Она 
могуче вліяетъ даже на людей, ее отрицающихъ. И вотъ, 
оказывается, что религія нѣмцевъ —  протестантизмъ какъ 
нельзя лучше соотвѣтствуетъ началамъ именно западнаго 
образованія. Раціонализмъ, на которомъ выросло это обра­
зованіе,— лежитъ въ основѣ и протестантизма. Индивидуа­
лизмъ— отличительная черта характера этого образованія,—  
является основной чертой и протестантизма: послѣдній, какъ 
мы сказали и выросъ гъ борьбѣ религіозной личности за 
свою свободуЛичность въ протестантизмѣ не имѣетъ ни­
какихъ ограниченій. Вѣдь въ протестантизмѣ Слово Божіе, 
почитаемое за основу религіи и культа, истолковывается 
разумомъ каждаго, а потому каждый имѣетъ право видѣть 
и находить тамъ все, что ему заблагоразсудится. Церкви, 
какъ среды, ограничивающей религіозный произволъ лич­
ности, въ протестантизмѣ нѣтъ: тамъ каждый спасается 
самъ собой. Съ такими основными чертами протестантизмъ 
явился самой благопріятной почвой для произрастанія и 
расцвѣта матеріалистическаго и индивидуалистическаго на­
правленія, науки и образованія въ нѣмецкомъ народѣ.



. №  4 . АСКЕТИЗМЪ, КАКЪ ОСНОВА РУССКОЙ КУЛЬТУРЫ. 53

Итакъ, мы видимъ, что именно у нѣмцевъ западная 
культура могла найти свое полное воплощеніе. Поэтому 
вполнѣ справедливо принято въ послѣднее время именовать 
западную культуру культурой нѣмецкой. Упомянутые-же 
факты настоящей войны наглядно показываютъ, какова эта 
культура, куда она ведетъ, что она можетъ сдѣлать не 
только съ отдѣльнымъ человѣкомъ, но даже съ цѣлымъ 
народомъ при благопріятныхъ для ней условіяхъ. Имя 
нѣмцевъ стало синонимомъ варварства. А между тѣмъ 
весь культурный міръ и теперь слѣдуетъ тому-же обра­
зованію, видя въ немъ послѣднее слово истины. Правда, 
это образованіе только у нѣмцевъ дало такіе горькіе плоды, 
но это не значитъ, что подобныхъ-же плодовъ оно не 
можетъ принести у другихъ народовъ. Если у другихъ 
народовъ отрицательное его вліяніе встрѣчаетъ препятствіе 
со стороны природныхъ особенностей національнаго харак­
тера, то вѣдь извѣстно, что у человѣка бываетъ и другая 
природа: привычка, говорятъ, вторая природа; извѣстно, что 
продолжительнымъ, настойчивымъ и сильнымъ вліяніемъ 
можно и природные наклонности и задатки измѣнить, из­
вратить или растерять. Если у другихъ народовъ западное 
образованіе встрѣтило противодѣйствіе со стороны религіи, 
то мы видѣли, что это образованіе очень усиленно борется 
съ религіей, ведетъ къ ея уничтоженію, а образованный 
классъ всего культурнаго міра достаточно ясно говоритъ, 
что дѣлается съ религіозными убѣжденіями подъ вліяніемъ 
такого образованія. Значитъ, нѣмецкая культура— зло угро­
жающее всему міру. А между тѣмъ такъ недавно весь міръ, 
а мы — русскіе особенно, преклонялись предъ этой куль­
турой. Мы всѣ такъ искренне скорбѣли о своей русской 
отсталости, некультурности. Теперь, съ наступленіемъ от­
резвленія отъ этого упоенія нѣмецкой культурой, на обя­
занности каждаго образованнаго русскаго человѣка лежитъ 
не только себѣ самому уяснить идеалы нашей родной рус-



5 4 ГОЛОСЪ Ц ЕРКВ И . №  3 .

ской культуры, ея основъ и особенностей, но и настойчиво’ 
проповѣдывать объ этомъ всюду и всегда.

Конечно, основы и особенности нашей родной культуры 
мы не должны искать у образованнаго нашего класса, въ 
достаточной мѣрѣ и степени уже зараженнаго нѣмецкой 
культурой. Мы должны обратиться къ простому русскому 
народу. Это уже давно лучшими русскими людьми славя­
нофилами не только сознано, но и смѣло высказано въ 
печати. А если такъ, то намъ нѣтъ нужды доказывать, 
что въ основѣ русской культуры лежитъ не раціонализмъ, 
а вѣра и при томъ въ самой чистой, въ самой истинной 
формѣ православія. Всѣмъ вѣдь извѣстно, что почти един­
ственной культивирующей силой для всего русскаго на­
рода въ допетровское время и для всего простого народа 
до послѣднихъ дней была и есть православная Церковь. И 
русское христолюбивое воинство въ настоящее время всему 
міру доказало, насколько глубоки корни этой силы въ рус­
скомъ сердцѣ и до сего дня. А если такъ, то наша задача 
упрощается: коль скоро русская культура— культура право­
славнаго христіанства, многое становится понятнымъ. Нѣтъ 
нужды, напр., говорить подробно о полной противополож­
ности русской культуры культурѣ нѣмецкой. Въ ея осно­
вахъ нельзя искать нѣмецкой гордости индивидуалиста—  
сверхъ-человѣка, — въ ней заложено смиреніе, самоуничи­
женіе, любовь къ ближнему; нѣтъ въ ней того обмірщенія, 
матеріализма, эвдемонизма, какимъ пропитана нѣмецкая 
культура, —  въ основѣ ея заложено ученіе о загробной: 
жизни, какъ послѣдней цѣли человѣка, о ничтожности, 
бренности и преходящемъ характерѣ всѣхъ земныхъ благъ, 
удовольствій и радостей, ученіе о культурѣ не плоти, а 
духа своего. Все это становится само собою понятнымъ, 
коль скоро признано, что русская культура есть культура 
Православной Церкви. Но намъ хотѣлось остановить ваше 
благосклонное вниманіе на одной основной чертѣ русской



№ 4 . АСКЕТИЗМЪ, КАКЪ ОСНОВА РУССКОЙ КУЛЬТУРЫ. 55

культуры, которая является самой характерной чертой, 
отличающей ее отъ культуры нѣмецкой. Эта черта стала 
изглаживаться не только въ нашемъ образованномъ классѣ, 
но отчасти и въ простомъ народѣ, но она является самой 
яркой, самой естественной, можно сказать — единственной 
формой воплощенія началъ христіанской культуры въ личной 
жизни каждаго, а поскольку личность вліяетъ на общество, 
и въ жизни общества, а то —  и государства. Мы хотимъ 
говорить объ аскетизмѣ, какъ основной чертѣ русской куль­
туры, поскольку эта послѣдняя является культурой право­
славной. Въ послѣднее время объ аскетизмѣ говорятъ и 
пишутъ много и нерѣдко относятся къ нему отрицательно, 
но если мы дадимъ правильное понятіе объ аскетизмѣ и 
заглянемъ въ основы, на которыхъ онъ коренится, то для 
насъ станетъ яснымъ, что подобныя рѣчи вытекаютъ изъ 
неправильнаго понятія о немъ или изъ недостаточно отчет­
ливаго представленія о его основахъ.

Слово аскетизмъ происходитъ отъ греческаго глагола 
аахво) —старательно, искусно обработываю, обдѣлываю, при­
лежно занимаюсь чѣмъ, упражняюсь, особенно-гимнасти- 
кой, пріучаю себя, привыкаю дѣлать что, вообще— упраж­
няюсь, стараюсь, занимаюсь. У св. подвижниковъ, отцевъ 
и учителей Церкви, равно какъ и въ богословской лите­
ратурѣ слово аскетизмъ употребляется въ двухъ смыс­
лахъ— въ широкомъ и узкомъ.

Аскетизмъ въ широкомъ смыслѣ означаетъ основной за­
конъ жизни христіанина, опредѣляющей его отношеніе къ 
себѣ самому и повелѣвающій ему путемъ постоянной борьбы 
съ искушеніями, отъ міра, плоти и діавола приходящими, 
побѣждать съ помощью Божіей господствующія въ немъ 
страсти и наклонности, пріобрѣтать и развивать въ себѣ 
силы для достиженія нравственнаго христіанскаго совер­
шенства, для уподобленія Христу, для воплощенія въ себѣ 
закона евангельскаго.



5 6 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

Аскетизмъ въ узкомъ смыслѣ означаетъ извѣстную форму 
жизни христіанина въ отреченіи отъ міра, внѣшнихъ благъ, 
собственности, отъ воли своей, отъ брака—ради всецѣлаго 
посвященія себя на служеніе Богу. Это— всѣмъ извѣстная 
форма жизни— монашество.

Поскольку мы взялись говорить объ аскетизмѣ, какъ 
основѣ русской культуры, мы беремъ аскетизмъ въ широ­
комъ смыслѣ. Именно въ такомъ смыслѣ аскетизмъ тре­
буется отъ каждаго христіанина, кто-бы онъ ни былъ. 
Эта общеобязательность аскетизма особенно наглядно вы­
ступаетъ при уясненіи основъ, на которыхъ базируется 
аскетизмъ христіанскій: онъ неразрывно связанъ, онъ ло­
гически вытекаетъ изъ самыхъ основныхъ положеній хри­
стіанскаго міровоззрѣнія.

Богъ, по ученію христіанскому, не только Творецъ, но и 
Промыслитель, и Спаситель міра. Ни одинъ волосъ на го­
ловѣ человѣка не надаетъ безъ Его благой воли, и воля 
эта направляетъ все въ мірѣ къ добру, а посему человѣкъ 
долженъ всецѣло подчинять свою волю благой волѣ Божіей, 
долженъ всячески ограничивать свою волю на каждомъ шагу. 
Не гордость, а Смиреніе, самоуничиженіе— вотъ идеалъ 
христіанина въ такомъ случаѣ. „Да будетъ воля Твоя, 
яко на небеси, и на земли", или какъ взывалъ Богоче­
ловѣкъ къ Отцу Своему: „не Моя, но Твоя воля да бу­
детъ"—-вотъ постоянная арена обязательной для каждаго 
христіанина работы надъ своимъ своеволіемъ, надъ своей 
свободой. Эта борьба, это постоянное самоограниченіе и 
есть аскетизмъ, обязательный для каждаго. Понятіе о Богѣ 
ІІромыслителѣ и Спасителѣ, такимъ образомъ, требуетъ отъ 
каждаго христіанина аскетизма.

Міръ, по ученію христіанскому,— твореніе Божіе, о ко­
торомъ Онъ Самъ сказалъ: „добро зѣло!" Но грѣхъ че­
ловѣка повредилъ всю природу. Міръ весь во злѣ лежитъ 
фіоанн. 5,19), а посему цѣлью жизни—человѣка на землѣ



№ 4 . АСКЕТИЗМЪ, КАКЪ ОСНОВА РУССКОЙ КУЛЬТУРЫ. 57

должны быть не земныя радости, услады, а вѣчная, за­
гробная жизнь. Земная жизнь— это школа для подготовки 
къ жизни вѣчной, и потому она имѣетъ цѣнность только 
постольку, поскольку благопріятствуетъ этой подготовкѣ. 
Правда, христіанство не отрицаетъ и земныхъ радостей: 
царство Божіе, миръ, радость о Дусѣ Святѣ начинается 
уже здѣсь, на землѣ, поскольку это возможно среди зем­
ныхъ условій жизни. Но такъ какъ многія земныя удо­
вольствія, радости и наслажденія удаляютъ человѣка отъ 
Бога, отъ главной цѣли его жизни, то христіанинъ обя­
занъ ограничивать свои привязанности къ этому міру со 
всѣми его радостями и наслажденіями. Христіанинъ имѣ­
етъ право и ѣсть, и пить, и иное что дѣлать, но такъ, 
чтобы все это было во славу Божію (1 Кор. 10,13). Зна­
читъ, въ своихъ отношеніяхъ къ міру каждый христіанинъ 
долженъ быть насторожѣ, долженъ заботиться не о рас­
ширеніи земныхъ радостей и удовольствій, какъ учитъ 
нѣмецкая культура, а объ ихъ сокращеніи, о воздержаніи. 
А это и есть основной принципъ аскетизма.

Но особенно ясно выступаетъ общеобязательность аске­
тизма въ христіанствѣ изъ ученія о природѣ человѣка. 
Человѣкъ, по слову Божію, созданъ по образу и подобію 
Божію и есть вѣнецъ всѣхъ твореній Божіихъ; но грѣхъ 
прародителей извратилъ природу человѣка, помрачилъ въ 
ней образъ Божій, хотя, правда, и не уничтожилъ его. 
Послѣ этого человѣкъ всегда чувствуетъ въ себѣ два за­
кона: одинъ влечетъ его къ Богу и ко всему, въ чемъ 
выражаются свойства Божіи,— къ истинѣ, къ добру, къ 
красотѣ, а другой законъ влечетъ человѣка къ міру, во 
злѣ лежащему, ко злу, къ плоти. Эти два закона жизни 
личности постоянно противоборствуютъ другъ другу за об­
ладаніе всѣмъ человѣкомъ, и перевѣсъ одного влечетъ за 
собой ослабленіе другого. Трогательно изображаетъ безпо­
мощность человѣка въ этой борьбѣ св. ап. Павелъ: „Знаю,



58 ГОЛОСЪ Ц ЕРКВИ . № 4 .

что не живетъ во мнѣ, то есть, въ плоти моей, доб­
рое; потому что желаніе добра есть во мнѣ, но что­
бы сдѣлать оное, того не нахожу. Добраго, котораго 
хочу, не дѣлаю, а злое, котораго не хочу, дѣлаю. 
Итакъ, я нахожу законъ, что, когда хочу дѣлать 
доброе, прилежитъ мнѣ злое. Ибо по внутреннему 
человѣку нахож у удовольствіе въ законѣ Божіемъ, но 
въ членахъ моихъ вижу иной законъ, противоборству­
ющій закону ума моего и дѣлающій меня плѣнникомъ 
закона грѣховнаго, находящагося въ членахъ моихъ. 
Бѣдный я человѣкъ/“ (Рим. 7, 18_ 19, 21-24)- Борьба этихъ 
двухъ законовъ идетъ не въ душѣ только, но и въ тѣлѣ;_ 
но такъ какъ тѣло больше склонно къ подчиненію закону 
грѣха, то на богословскомъ языкѣ все въ природѣ чело­
вѣка, что влечетъ его ко грѣху, исходитъ-ли оно отъ тѣла 
или отъ души его, именуется плотью; высшая-же сторона 
души человѣка, влекущая его къ Богу, именуется духомъ. 
Итакъ, въ человѣкѣ всегда идетъ борьба между духомъ 
и плотью. Само собою разумѣется, что на обязанности 
каждаго христіанина лежитъ, поэтому, быть всегда насто- 
рожѣ въ этой брани, всегда бороться съ закономъ грѣха, 
всегда поддерживать, укрѣплять и развивать законъ духа. 
А это и есть аскетизмъ.— Мало того, о той же необходи­
мости и общеобязательности аскетизма говорятъ самые за­
коны психической жизни человѣка, законы его духовнаго 
умиранія или возрастанія. Извѣстно, что всякая, самая 
естественная потребность, даже высшія наши стремленія, 
при постоянномъ, настойчивомъ ихъ удовлетвореніи, раз­
виваются, переходятъ въ навыки, а навыки переходятъ въ 
страсти, страсти-же въ своемъ развитіи не имѣютъ гра­
ницъ. Самая естественная потребность въ пищѣ переходитъ 
въ чревоугодіе; потребность въ питіи раждаетъ пьянство; 
потребность въ одеждѣ и жилищѣ ведетъ къ безумной 
роскоши, расточительности; инстинктъ къ продолженію рода



Л« 4. АСКЕТИЗМЪ, КАКЪ ОСНОВА РУССКОЙ КУЛЬТУРЫ. 59

переходитъ въ мерзкое распутство; даже стремленіе 
къ истинѣ переходитъ часто въ сатанинскую гордость, 
вражду къ вѣрѣ; стремленіе къ любви— въ злобную рев­
ность; стремленіе къ красотѣ— къ уродству футуристовъ и 
т. п. Поэтому христіанинъ обязанъ заботиться не о раз­
витіи, а о воздержаніи, объ ограниченіи, объ отсѣ­
ченіи страстей, о борьбѣ съ ними, о направленіи ихъ на

другой стороны, и на пути нравствен­
наго совершенствованія человѣкъ можетъ двигаться только 
постепенно, только путемъ постояннаго, настойчиваго уп­
ражненія въ добрѣ, путемъ созиданія въ себѣ добрыхъ 
навыковъ, наклонностей, а все это опять требуетъ отъ че­
ловѣка постоянной борьбы съ косностью, съ лѣностью, съ 
инертностью. Итакъ, христіанское понятіе о природѣ че­
ловѣка ясно говоритъ, насколько общеобязателенъ аске­
тизмъ въ христіанской культурѣ. Считаемъ возможнымъ 
упомянуть при этомъ, что эта психологическая основа ас­
кетизма такъ настойчиво говоритъ о его необходимости 
для нравственной жизни каждаго человѣка, что, выходя 
изъ этой основы, всѣ религіи и даже лучшія философскія 
системы, имѣвшія ввиду нравственное развитіе человѣка, 
проповѣдывалн и проповѣдуютъ аскетизмъ, конечно, свое­
образный. Такъ было у грековъ, и у евреевъ, и у инду­
совъ, и у буддистовъ, и у магометанъ, и у древнихъ 
философовъ, и у современныхъ теософовъ и пр. Итакъ, 
аскетизмъ, какъ основной принципъ нравственной жизни 
человѣка, есть обязанность каждаго христіанина.

Со стороны своего воплощенія этотъ принципъ жизни 
христіанской представляетъ собою весьма разнообразные 
виды, формы упражненій въ духовной жизни по заповѣ­
дямъ Божіимъ, въ зависимости отъ индивидуальности каж­
даго христіанина. Съ одной стороны мы видимъ здѣсь 
цѣлыя системы духовной, такъ сказать, медицины, изслѣ- 
ющей и врачующей болѣзни духа человѣческаго, а съ



60 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. №  4 .

другой стороны, это цѣлая сложная школа, система вос­
питанія человѣка во Христѣ, возрастанія его въ жизни 
духовной, святой; здѣсь мы видимъ цѣлую длинную „лѣ- 
ствицу восхожденія къ небеси".

Теперь, если мы сравнимъ аскетическія начала и основы 
христіанской культуры съ началами культуры нѣмецкой, 
то мы увидимъ, насколько эти культуры противоположны 
одна другой. Нѣмецкая культура основана на раціонализмѣ, 
борьбѣ съ религіей; она отрицаетъ Бога, загробную жизнь, 
ограничиваетъ интересы человѣка земными радостями и 
наслажденіями, ревнуя объ ихъ умноженіи и расширеніи, 
проповѣдуетъ крайній эгоизмъ, индивидуализмъ, неогра­
ниченную никакими нравственными законами свободу. Хри- 
стіанская-же культура основана на вѣрѣ, коренится въ 
религіи, цѣлью своею имѣетъ служеніе человѣка Богу, 
вводитъ аскетическое отношеніе къ міру, къ себѣ самому, 
ведетъ борьбу съ грѣховными наклонностями, страстями, 
видитъ назначеніе человѣка въ загробной жизни, вѣчномъ 
блаженствѣ, проповѣдуетъ смиреніе, самоотреченіе, самоот­
верженное служеніе Богу и ближнимъ. Таково міровоззрѣ­
ніе, лежащее въ основѣ христіанской культуры.

Теперь если мы обратимся къ русскому народу, то 
легко убѣдимся, а) что онъ по самымъ природнымъ осо­
бенностямъ своего характера представляетъ собою самую 
благопріятную почву для насажденія именно такой куль­
туры, б) что со времени просвѣщенія русскаго народа 
свѣтомъ вѣры Христовой именно эта культура насажда­
лась въ сердцахъ и умахъ русскихъ людей, в) что она 
именно вошла въ плоть и кровь русскаго народа и при­
несла достойные себя богатые плоды на русской землѣ и, 
наконецъ, г) что эта культура сохранилась въ глубинѣ 
души русскаго народа и до сихъ поръ.

Еще до принятія христіанства русскіе славяне обнару­
жили черты характера, наиболѣе благопріятныя для вос-



№  4 . АСКЕТИЗМЪ, КАКЪ ОСНОВА РУССКОЙ КУЛЬТУРЫ. 61

пріятія сѣмянъ христіанской культуры. Ихъ отличитель­
ной чертой, по свидѣтельству и иноземныхъ историковъ и 
древнихъ русскихъ былинъ, были— смиреніе, терпѣніе, кро­
тость, доброжелательство, миролюбіе, чувства, какъ видимъ, 
совершенно противоположныя тому, что восхваляется въ 
нѣмецкой миѳологіи. По словамъ Прокопія, у славянъ не 
было „ни зложелательства, ни коварства". Импер. Маври­
кій и Гельмгольдъ подчеркиваютъ ихъ благосклонность и 
гостепріимство къ чужестранцамъ, сердечное отношеніе къ 
бѣднымъ, къ нищимъ, къ роднымъ, къ плѣннымъ, къ ра­
бамъ, ихъ миролюбіе, отвращеніе къ войнѣ. О томъ-же 
говорятъ раскопки въ древнихъ славянскихъ курганахъ, гдѣ 
находятъ почти исключительно предметы мирной жизни и 
весьма рѣдко—.оружіе. Тѣ же самыя черты народнаго ха­
рактера ярко выразились въ былинномъ образѣ Ильи Му­
ромца, которому отецъ не даетъ благословенія на худыя 
дѣла и внушаетъ: „Не помысли зломъ на татарина, не 
убей въ чистомъ полѣ христіанина", или— Добрыни Ники­
тича, скорбящаго о томъ, что ему по обязанности храни­
теля Руси приходится „убивать неповинныя души, проли­
вать кровь напрасную, слезить отцевъ, матерей, вдовить 
молодыхъ женъ, пускать (по міру) сиротъ малыхъ-дѣту- 
шекъ“. Если и мечтаетъ русскій богатырь Никуда Селяни- 
новлчъ о радостяхъ земныхъ, о веселіи, то онъ понимаетъ 
веселье это въ очень скромныхъ, благородныхъ и мир­
ныхъ формахъ: только въ обществѣ другихъ, послѣ тяже­
лыхъ мирныхъ трудовъ, за чарой домашняго пива а).

Когда-же русскій народъ принялъ христіанство, то на 
цѣлый рядъ вѣковъ укрѣпилась на Руси проповѣдь строго­
аскетическаго св.-отеческаго міровоззрѣнія, принесеннаго 
къ намъ изъ Византіи, гдѣ это міровоззрѣніе къ этому 
времени достигло наивысшаго развитія. Аскетическими

') В. 3. Завитневичъ, цитов. статья.



62 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. Л1» 4.

идеалами пропитана вся древне - русская, переводная и 
оригинальная литература. Изъ св.-отеческой литературы 
переводились почти исключительно только аскетическія и 
нравоучительныя творенія; любимымъ чтеніемъ были житія 
святыхъ, главнымъ образомъ подвижниковъ и мучениковъ, 
особенно ярко воплотившихъ въ себѣ аскетическій идеалъ; 
таковымъ-же содержаніемъ наполнены и Прологи. Эта бо­
гатая литература очень усердно читалась въ храмахъ во 
время богослуженія, гдѣ, напр., на утрени полагалось по 
три объяснительныхъ чтенія изъ св. отцевъ и „чтеній 
отъ бытія- -—житій святыхъ, коими замѣнялось чтеніе па­
ремій. Чтенія зти были очень продолжительны, по полтора, 
два часа. Эта-же литература была и домашнимъ люби­
мымъ и единственнымъ чтеніемъ русскаго народа *). Даже 
всѣ лѣтописи наши пропитаны глубокимъ аскетическимъ 
духомъ. Нѣтъ нужды говорить о томъ, что самое бого­
служеніе православной Церкви, вполнѣ понятное въ то 
время въ своей нравоучительной части русскому человѣку, 
такъ же цѣликомъ пропитано тѣми-же аскетическими иде­
ями. Міровоззрѣніе, проводимое всей этой литературой и 
просвѣтительной дѣятельностью Церкви, отличается необык­
новенной цѣльностью, стройностью, единствомъ и вели­
чайшей авторитетностью. Все оно говоритъ настойчиво объ 
аскетизмѣ въ строгомъ смыслѣ, о подвижничествѣ, о мо­
нашествѣ, объ отреченіи отъ міра, о жизни вѣчной.

Здѣсь самыми яркими чертами изображается контрастъ 
между „будущими благами непроходимыми и вѣчными, 
царствіемъ небеснымъ безконечнымъ- и „прелестью житія 
сего суетнаго, въ немъ-же вся мимо текутъ и мимо хо­
дятъ". Служенію міру— это рабство діаволу * 2). „Не воз-

•) В. А. Кожевниковъ, О значеніи хр. подвижничества въ прошломъ и 
настоящемъ, Хр. Чт. 1909, № 1 1400 стр.

2) Яковлевъ, Памятники русской литературы XII и ХШ вв., СПБ., 1872, 
стр. 100.



№ 4 . АСКЕТИЗМЪ, КАКЪ ОСНОВА РУССКОЙ КУЛЬТУРЫ. 63

любите отъ сего ничего-же: вся бо сія, яко дымъ, исче­
заютъ, и яко прахъ, отъ вѣтра разметаются, и яко цвѣтъ 
и злакъ травный, увядаютъ и въ персть вселяются" 
Аще ли любо мудрецъ желаетъ быти, не веселися о крас­
ныхъ житія, о безуміи міра сего прелеснаго" * 2). Мерзка 
есть жизнь сія и тяжка, Божія-же служба и работа легка 
и сладка" 3). —  Чисто аскетическій взглядъ приводится 
здѣсь и на природу человѣка: она грѣхомъ растлѣна, пад­
кая до грѣха, нѣтъ мѣста чистаго въ ней, „дѣла чело­
вѣка—-бездна отчаянія", самая правда человѣческая —  
;тина злосмрадная", самая любовь мірская— не любовь 4). 
Очень настойчиво поэтому проповѣдуется здѣсь предпоч­
теніе духовныхъ благъ мірскимъ, тѣлеснымъ. „Да оставимъ, 
бр., тѣлесныя похоти, но, духовныхъ дѣлъ плоды творяще, 
будемъ подобни ангеломъ" 5). Тѣло поучаетъ на грѣхи, а 
душа на добродѣтель... Не на сію-бо жизнь сотворени бы- 
хомъ, но на райскую" 6 7). „Предпочитай путь узкій, труд­
ный, острый, иже скорбенъ грѣха ради, веселъ-же' о 
Бозѣ" ‘). Да и вообще всюду здѣсь проповѣдуется, какъ 
идеалъ, жизнь монашеская, отшельническая. „Даже худая 
монашеская жизнь, по словамъ Кирилла Туровскаго, не­
сравненно честнѣй и блаженнѣй свѣтлой жизни мірской" 8). 
И этотъ идеалъ считается здѣсь обязательнымъ не для 
монаховъ только, но и для въ мірѣ живущихъ: „Не мни-

•) Житія муч. Минодоры, Митродоры и Нимфодоры, сент. 10, и св. Софіи 
и чадъ ея, сент. Г7.

2) Прологъ на 21 сент.,—Слова св. отцевъ како подобаетъ жити кресть­
янокъ.

3) Прологъ на 31 окт.,—Слово Петра Черноризца.
4) Еп. Евгеній, Творенія св. Кирилла Туровскаго, Кіевъ, 1880. Молитва 

св. Кирилла Туровскаго.
5) Пономаревъ, Памятники др.-русской учительн. литерат., СПБ., 1894, 

III, 31. Слово св. Апостолъ и св. Отецъ, како жити Христіаномъ.
в) Тамъ-же, III, 83. Слово св. Отецъ о словѣ міра сего.
7) Тамъ-же, ПІ, 17. Стословецъ св. Геннадія.
8) Слово о мірскомъ сану и мнишескомъ чину.



64 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. №  4 .

хомъ токмо, и молчалыюе и пустынное житіе держащимъ, 
но и всѣмъ сущимъ въ городахъ и селахъ, живущимъ и 
съ женами и чады“. „И въ міру сый, подвигнися угодити 
Богу! Мощно-бо и въ міру суіцу каждому творити запо- 
вѣди Божіи,... а не творимъ, то о томъ намъ будетъ лютъ 
отвѣтъ". „Не мѣсто спасаетъ, ни ризы черныя, ни мона­
стырь, ни пустыня" сами по себѣ, „а дѣла"! Правда, мі­
рянъ „не погубятъ ризы бѣлыя"; правда, заботы о женѣ, 
о дѣтяхъ, о родныхъ не только не грѣховны, наоборотъ, 
обязательны для семейнаго человѣка; правда, даже „и бо­
гатство нѣсть зло, аще добрѣ строимъ" *), но всѣмъ этимъ 
можно пользоваться только подъ тѣмъ условіемъ, чтобы 
въ отношеніи ко всему этому лежалъ аскетическій прин­
ципъ воздержанія, смиренія, милосердія, постоянное убѣж­
деніе, что все это не самодовлѣющія блага, а средство 
пріобрѣтенія благъ вѣчныхъ, при пользованіи ими во славу 
Божію.

Эта настойчивая широкая проповѣдь аскетизма нало­
жила глубокій отт-чатокъ на всю жизнь русскаго народа. 
Аскетическимъ идеаломъ пропитаны были всѣ слои рус­
скаго народа. Исторія ясно говоритъ объ этомъ. Русскій 
витязь, бояринъ, князь, равно какъ и крестьянинъ, меч­
тали о монашествѣ, какъ о самомъ лучшемъ образѣ жизни, 
и хотя предъ смертью принимали постриженіе. Монастыри 
на Руси умножились до того, что имъ, какъ извѣстно, при­
надлежала У3 всей территоріи русскаго государства. Да и 
мірская жизнь на Руси сложилась по монашескому уставу: 
отрицательное отношеніе къ забавамъ и развлеченіямъ, 
похвала слезъ и безмолвія, воздержаніе, простота въ пищѣ, 
питьѣ, жилищѣ и обстановкѣ, любовь къ богослуженію.

: ) Пономаревъ, Памятники, 111, 42—44. Ср. В. А. Кожевниковъ, цит. 
статья, стр. 1406—1407; тамъ-же, стр. 1403—1405, ср. предшествующія 
выдержки изъ др.-русской письменности.



строжайшее соблюденіе постовъ, домовые храмы, ежеднев­
ныя домашнія церковныя службы съ многочисленными 
поклонами— вотъ обычныя черты жизни русскаго народа, 
какъ воплощеніе аскетическаго идеала, настойчиво внушав­
шагося литературой и церковью 1). Конечно, нѣтъ нужды 
говорить и объ отрицательныхъ явленіяхъ въ жизни рус­
скаго народа. Эти явленія еще ярче подчеркиваютъ вы­
соту аскетическаго идеала жизни русскаго народа, ибо эти 
отрицательныя явленія находили самое смѣлое и строгое 
обличеніе не только въ устахъ проповѣдниковъ, пастырей 
церковныхъ, но и въ народномъ самосознаніи, въ народ­
ной литературѣ и поэзіи. Въ отвѣтъ на проповѣдь Цер- 
.ковью аскетическаго идеала русское общество дало чудный 
памятникъ того, насколько этотъ идеалъ вошелъ въ плоть 
и кровь русскаго народа. Мы говоримъ о „Домостроѣ" —  
этомъ мірскомъ уставѣ частной, семейной и общественной 
жизни русскаго человѣка. Здѣсь мы читаемъ тотъ-же, что 
и въ духовной литературѣ, призывъ „уцѣломудритися, 
живя по заповѣдемъ Господнимъ и отеческому преданію, 
дабы въ покаяніе и въ чювьство и въ страхъ внити... 
путемъ ускимъ и прискорбнымъ, широкій и просторный 
вводяй— бо въ пагубу" 2). Вся домашняя обстановка жизни 
здѣсь построяется по образу монастырской жизни, при­
ближается къ храму 3). Здѣсь рекомендуется совершать 
ежедневно дома со всей семьей, съ женой, дѣтьми и до­
мочадцами, службы церковныя 4). Словомъ, настойчиво ре­
гламентируется все то, что вѣками внушалось русскому че­
ловѣку духовной письменностью и Церковью русской.

№  4 . АСКЕТИЗМЪ, КАКЪ ОСНОВА РУССКОЙ КУЛЬТУРЫ. 65

!) Кожевниковъ, цитов. статья, стр. 1409—1411, гдѣ приводятся много- 
числен. выдержки изъ др.-русской письменности, подтверждающія всѣ эти 
пункты.

2) Домострой, изд. Орлова, М., 1908, 6. 21. 23. 24.
3) Тамъ-же, стр. 8.
4) Тамъ-же, стр. 11.
ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 5



66 ГОЛОСЪ Ц ЕРКВИ . №  4 .

Нѣтъ нужды говорить о томъ, что этотъ идеалъ нашелъ 
на Руси цѣлый сонмъ самыхъ яркихъ воплощеній въ лицѣ 
сотенъ великихъ русскихъ подвижниковъ изъ всѣхъ клас­
совъ общества,—и изъ крестьянъ, и изъ духовенства, и 
изъ бояръ, и изъ ратныхъ людей, и изъ князей х). Ихъ 
святое сѣмя, имъ-же стоитъ русская земля, не прекрати­
лось и доселѣ на св. Руси. Мы увѣрены въ этомъ, мы 
знаемъ это! Такъ глубоко запалъ въ душу русскаго на­
рода аскетическій идеалъ!

Но не только лучшіе люди на Руси воплощали въ себѣ 
этотъ идеалъ. Нѣтъ, къ нему стремились всегда и при 
первой возможности воплощали въ своей жизни и самые 
послѣдніе люди на Руси, отбросы общества. Замѣчательно 
трогательно объ этомъ свидѣтельствуетъ одинъ памятникъ 
XVII в.: „Исторія объ азовскомъ осадномъ сидѣніи дон­
скихъ казаковъ". Горсть казаковъ въ 14 т. была осаждена 
цѣлой арміей турокъ въ 240 т. съ цѣлой сотней пушекъ. 
Надежды на спасеніе человѣческими силами не было никакой. 
Да и сами казаки считали себя послѣдними людьми, никому 
ненужными, не годными. Это вѣдь были бѣглецы изъ рус­
ской земли, нерѣдко —преступники, бѣжавшіе отъ суда и 
висилицы. „Мы сами знаемъ, говорятъ они, какіе мы люди 
на Руси, очередь свою мы сами вѣдаемъ... Насъ на Руси; 
не почитаютъ и за пса смердящаго". Ііри такомъ смиреніи 
одна у нихъ надежда: на Господа и св. угодншговъ Бо­
жіихъ. И вотъ, готовясь къ вылазкѣ, какъ къ смерти, они 
держатъ „постъ и чистоту душевную", обращаются къ 
Богу съ горячей трогательной молитвой предъ иконами 
Николая Чудотворца и Ивана Предотечи. Горячая молитва 
ихъ утѣшаетъ, ободряетъ: „люди видѣли ясно, что отъ 
образа Ивана ІІредотечи, отъ суха дерева, течаху многи

') Почти всѣ канонизованные на Руси святые были иноками (болѣе 
трехъ—сотъ).



№ 4. АСКЕТИЗМЪ, КАКЪ ОСНОВА РУССКОЙ КУЛЬТУРЫ. 67

слезы, аки струя". И вотъ, взявъ съ собой дорогія для 
нихъ св. иконы, они дѣлаютъ такую смѣлую, стремитель­
ную вылазку, что турки въ страхѣ разбѣгаются. Что же 
казаки? При своемъ величайшемъ смиреніи они не себѣ 
приписываютъ эту блестящую побѣду. „Милоетію Божіею, 
говорятъ они, и молитвами Пречистыя Богородицы и за­
ступленіемъ небесныхъ силъ и помощію ихъ угодниковъ 
Предотечи Іоанна и Николы Чудотворца мы на вылазкѣ 
бусурмановъ побили и въ морѣ потопили Ихъ подвигъ 
покрылъ русскаго царя и государство великою славою, а 
имъ самимъ, „остальцамъ", которыхъ „осталось всего пол- 
четверта тысячи", славы земной не нужно: они „взяли 
икону Іоанна Предотечи и Николы Чудотворца... и пошли 
на свой тихій Донъ и тамъ сотворили обитель Іоанна Пре­
дотечи, атамана поставили игуменомъ и въ монастырѣ учали 
жить и Богу молиться" '). Вотъ чудный образъ русскаго 
человѣка, вотъ дивные плоды многовѣковой аскетической 
русской культуры!

Но мы съ великой радостью свидѣтельствуемъ, что этотъ 
дивный идеалъ русской культуры, проникнутой аскетиче­
скими началами, не забытъ и до сихъ поръ русскимъ на­
родомъ, не смотря на тотъ страшный переворотъ, который 
совершили въ русской жизни грубыя реформы Петра Ве­
ликаго. Нужно ли намъ говорить о томъ, какъ и теперь 
простой русскій народъ любитъ монастыри, св. мѣста. Де­
сятки тысячъ простого народа ежегодно пѣшкомъ прохо­
дятъ цѣлыя тысячи верстъ, лишь бы своими глазами по­
любоваться на идеалъ, радость своей жизни, услышать 
слово изъ устъ какого-нибудь чтимаго схимника или от­
шельника. Нужно-ли говорить, какъ русскій народъ лю-

’ і В. 3 . Завитневичъ, Что слѣдуетъ понимать подъ такъ называемымъ 
„разрывомъ" русскаго интеллигентнаго общества съ народомъ, Тр. К. Д. 
Акад., 1907, II, 360—361.

о*



6 8 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

битъ длинныя монастырскія службы, какъ строго онъ соб­
людаетъ посты, какъ скроменъ онъ и простъ въ своей 
жизни, и въ пищѣ и въ одеждѣ и въ жилищѣ, какъ не­
охотно онъ умножаетъ свои потребности, какъ онъ вообще 
нетребователенъ, терпѣливъ, выносливъ, какимъ смиреніемъ, 
самоуничиженіемъ, любовью къ страждущему онъ отли­
чается! Не сотни, а тысячи примѣровъ всего этого теперь, 
на поляхъ сраженій удивляютъ весь міръ! Весь міръ за­
говорилъ о русскомъ мужикѣ, какъ поразительномъ под­
вижникѣ - христіанинѣ. Когда читаешь многочисленныя 
письма нашихъ солдатъ, невольно чувствуешь родство ихъ 
съ героями „азовскаго осаднаго сидѣнія®: тѣ-же мысли, 
тѣ-же чувства, то-же настроеніе, и иногда тѣ-же выраже­
нія! Но этого мало. Мы съ радостью убѣдились теперь, 
что и наша интеллигенція, не смотря на всѣ язвы нѣмец­
кой культуры, сплошнымъ слоемъ покрывшія жизнь ея, въ 
глубинѣ души не забыла началъ русской культуры: рели­
гіозность, смиреніе, самоотреченіе, выносливость, самоотвер­
женная любовь явлены многими членами нашей интелли­
генціи, подвизающимися на полѣ бранномъ. Впрочемъ, мы 
и раньше должны были знать, что русская интеллигенція 
никогда не могла удовлетворяться слишкомъ плотскими,, 
земными идеалами нѣмецкой культуры. Она всегда стре­
милась къ чему-то высшему, небесному, чувствуя неудовле­
творенность среди житейской суеты. Объ этомъ ясно гово­
рятъ и лучшіе наши поэты, и классическіе наши писатели,, 
и наши философы, и наши художники, и наши компози­
торы. Объ этомъ же свидѣтельствовали издавна, да и те­
перь свидѣтельствуютъ даже иностранцы. Вильямъ Паль- 
меръ, напр., ознакомившись съ русскимъ народомъ, гово­
ритъ: „Я былъ очень удивленъ въ первое время моего
пребыванія въ Россіи, насколько значительнѣе характеръ 
носитъ (здѣсь) отпечатокъ смиренія, братской доброжела­
тельности, теплаго чувства и почитанія къ святымъ вещамъ.



'№  4 . АСКЕТИЗМЪ, КАКЪ ОСНОВА РУССКОЙ КУЛЬТУРЫ. 69

и вѣрѣ, чѣмъ у насъ въ Англіи. Я зналъ и прежде, что 
насъ справедливо обвиняютъ въ гордости и эгоизмѣ, но 
раньше, чѣмъ я увидѣлъ здѣсь противоположное, я не 
имѣлъ представленія о степени зла“. Еще Ренанъ, при­
знавъ славянъ людьми „полными первобытныхъ соковъ", 
которые „въ одно время и новы въ жизни, и древни но 
своему существованію", преклонялся предъ „изумитель­
нымъ славянскимъ духомъ съ его пламенною вѣрою, съ 
сго глубокою проницательностью, съ его особеннымъ поня­
тіемъ жизни и смерти, съ его потребностью мученичества, 
съ его жаждою идеализма, съ его упорнымъ оптимизмомъ, 
съ непоколебимою вѣрою въ будущее человѣчества". Еще 
недавно французскій общественный дѣятель Клемансо ука­
зывалъ на Россію, какъ на страну, гдѣ хранятся „непоча­
тыя залежи идеализма, открывающія для человѣчества не­
объятныя перспективы". Наконецъ, на дняхъ опубликован­
ные— адресъ англійскихъ писателей къ русскимъ и рѣчи 
на обѣдѣ въ клубѣ путешественниковъ, въ Лондонѣ, са­
мыми яркими штрихами рисуютъ тотъ же чудный образъ 
русскаго народа. Тогда какъ „матеріалистическая европей­
ская цивилизація, по словамъ англійскихъ писателей, под­
писавшихъ адресъ, обнаруживаетъ лживость своей сердце- 
вины, Россіи суждено внести въ эту работу нѣчто свое, 
ибо объ этомъ свидѣтельствуетъ фактъ, что русская „ли­
тература для англичанъ послѣднихъ двухъ поколѣній" 
была „источникомъ неизсякаемаго вдохновенія" своимъ 
„неизмѣннымъ тяготѣніемъ къ цѣнностямъ духовнымъ въ 
•обходъ матеріальныхъ", своимъ „неизмѣнно присущимъ 
духу русскаго народа глубоко человѣчнымъ, что запечат­
лѣлось въ произведеніяхъ его искусства, литературы и 
науки". Русскій народъ, по словамъ членовъ лондонскаго 
клуба путешественниковъ, „самый сердечный народъ въ 
мірѣ", „благороднѣйшій народъ". Особенно цѣнно свидѣ­
тельство члена этого клуба, знаменитаго путешественника,



70 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. №  4.

Макензи Уоэллесса, нѣсколько лѣтъ нарочито жившаго въ. 
разныхъ слояхъ русскаго народа и написавшаго капиталь­
ный трудъ— „Россія": „Какъ у васъ въ Россіи все стильно: 
жилъ я у священника, обстановки почти никакой, но вну­
тренняя семейная жизнь чудная! Навѣіцалъ крестьянъ -— 
избы почти голыя, но недовольства этимъ не замѣтилъ. 
Зашелъ къ студенту— повернуться негдѣ! Только въ церк-' 
вахъ у васъ благолѣпіе! И ни въ комъ изъ васъ не видно 
огорченія отъ отсутствія камфорта въ жилищѣ, нѣтъ этой 
рабской погони за роскошью. Вы всѣ въ какомъ-то созер­
цаніи чего-то высшаго, духовнаго. Величіе вамъ готовитъ 
исторія!" ').

Итакъ, основной яркой отличительной и драгоцѣнной 
чертой самобытной русской культуры является аскетиче­
скій принципъ, настойчиво проводимый въ жизни и дѣя­
тельности. \  Значитъ, теперь, когда мы воочію увидѣли 
ужасные плоды нѣмецкой культуры, когда весь міръ убѣ­
дился въ лживости матеріалистической европейской циви­
лизаціи и съ упованіемъ ждетъ „свѣта съ востока", на 
нашей обязанности лежитъ сосредоточить свое вниманіе 
на особенностяхъ родной культуры, изучать ихъ, проповѣ- 
дывать о нихъ, воплощать ихъ и въ личной, и въ семей­
ной, и въ общественной и въ государственной жизни. 
Правда, часто раздаются голоса противъ аскетизма и въ 
свѣтской и даже въ богословской литературѣ. Говорятъ, 
что аскетизмъ ведетъ къ умерщвленію тѣла, къ уничтоже­
нію радостей земныхъ, къ гордости, къ эгоизму, что онъ 
несовмѣстимъ съ общественнымъ служеніемъ, требуетъ обя­
зательнаго удаленія изъ міра въ пустыню и т. п. Намъ 
нѣтъ возможности разбираться въ настоящее время во всѣхъ

>) В . 3 . Завитневичъ, Банкротство началъ германской культуры. Тр. 
И. К. Д. Акад., 1915, 74. Газета „Кіевъ", 1914, № 336, стр. 2, Англичанинъ 
о русскихъ, Сѣдой Судья (Д . Т. Туткевичъ).



№ 4 . АСКЕТИЗМЪ, КАКЪ ОСНОВА РУССКОЙ КУЛЬТУРЫ. 71

этихъ возраженіяхъ. Они только доказываютъ, насколько 
мало у насъ знаютъ истинный, христіанскій, православный 
аскетизмъ, насколько поверхностно иные о немъ трактуютъ. 
Здѣсь-же мы скажемъ только, что всѣмъ извѣстные при­
мѣры аскетовъ даже нашихъ современниковъ опровергаютъ 
всѣ эти возраженія. Развѣ неизвѣстно, какою радостью 
всегда было переполнено сердце Серафима Саровскаго, 
всегда напѣвавшаго въ этой радости пасхальный канонъ? 
Развѣ неизвѣстно, какою радостью всегда свѣтилось лицо 
приснопамятнаго Амвросія Оптинскаго, прикованнаго много­
лѣтнею болѣзнью къ одру, и какую радость вливало въ 
сердце богомольцевъ каждое слово этого старца? Развѣ о 
гордости, объ эгоизмѣ, объ удаленіи отъ міра, развѣ о не­
совмѣстимости аскетизма съ. общественнымъ служеніемъ 
говоритъ примѣръ дивнаго Іоанна Кронштадтскаго? Нѣтъ, 
мы должны говорить только о томъ, что, конечно, нелегко 
проводить принципы аскетизма въ теперешній строй жизни 
русскаго интеллигентнаго и, вообще, городского общества, 
почти насквозь пропитаннаго нѣмецкой культурой. Но труд­
ное не есть невозможное, тѣмъ болѣе что теперь уже 
многіе сознали, насколько этотъ принципъ необходимъ во 
всѣхъ сферахъ и формахъ жизни. Каждый долженъ, изу­
чая аскетизмъ, брать изъ него то, что соотвѣтствуетъ формѣ 
и обстоятельствамъ его жизни. Ты человѣкъ весьма бога­
тый, развѣ тебѣ ненуженъ аскетизмъ? развѣ онъ несовмѣ­
стимъ съ твоимъ- богатствомъ? Нѣтъ, если ты не будешь 
прилагать сердце свое къ богатству своему, если ты, умно­
жая богатство, не будешь употреблять его только на умно­
женіе своихъ прихотей, если ты будешь стыдиться утопать 
въ роскоши, въ то время, когда тысячи голодныхъ про­
сятъ куска хлѣба, то ты будешь проводить въ своей жизни 
принципъ аскетизма, ты будешь воздержанъ и въ пищѣ, 
и въ питіи, и въ одеждѣ, и въ жилищѣ и, зная, что да­
ющаго рука не оскудѣетъ, ты будешь жить такъ, что из-



72 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ Ко 4.

бытки твоего богатства осушатъ тысячи плачущихъ глазъ, 
накормятъ тысячи голодныхъ, одѣнутъ тысячи нагихъ, 
пріютятъ тысячи безпріютныхъ. Примѣры этому бываютъ 
даже въ наше время! Ты общественный дѣятель, ты ра­
туешь объ упорядоченіи общественной и государственной 
жизни, развѣ тебѣ и твоей проповѣди нѣтъ дѣла до аске­
тизма? Но какъ-же ты можешь править общественными 
дѣлами, когда ты, пренебрегая аскетизмомъ, самъ —  рабъ 
своихъ страстей; какъ-же ты можешь надѣяться на введе­
ніе порядка въ томъ обществѣ, гдѣ господствуетъ разнуз­
данность, эгоизмъ, гордость, безнравственность — плоды 
пренебреженія аскетизмомъ. Ты крупный предприниматель, 
фабрикантъ, купецъ и т. п., у тебя тысячи рабочихъ. Развѣ 
аскетизмъ заставитъ тебя обязательно бросить свое дѣло? 
Нѣтъ, смотри на свое дѣло, какъ на общественное служе­
ніе, а не какъ на предметъ своей личной наживы, поза­
боться о душевномъ и тѣлесномъ мірѣ своихъ рабочихъ, 
служащихъ, дай имъ возможность жить по человѣчески, 
постарайся видѣть въ нихъ своихъ братьевъ, и ты будешь 
проводить въ своемъ важномъ общественномъ служеніи 
принципъ аскетизма. Ты, ученый дѣятель, вѣчно занятъ 
наукой. О, тебѣ знакомъ аскетизмъ: ты прикованъ къ сво­
ему ученому кабинету, тебѣ нѣтъ времени на удовольствія, 
ты блюдешь діэту въ пищѣ, знакомъ ты и съ другими 
формами воздержанія, но тебѣ нуженъ и христіанскій аске­
тизмъ: если ты видишь, что твоя ученая мысль работаетъ 
во зло ближнему, во зло вѣрѣ, религіи, оскорбляетъ свя­
тыню, идетъ противъ Бога, останови ее, воздержись, оду­
майся, смирись... и ты будешь истиннымъ христіанскимъ 
аскетомъ. Ты педагогъ... Если ты правильно понимаешь 
задачи своей дѣятельности, то нѣтъ нужды доказывать 
тебѣ, какъ полезны тебѣ принципы аскетизма: вѣдь ты 
долженъ не только научить, но и—сотворить, ты долженъ 
не только сообщать извѣстный кругъ свѣдѣній своимъ пи-



№ 4. АСКЕТИЗМЪ, КАКЪ ОСНОВА РУССКОЙ КУЛЬТУРЫ. 73

томцамъ, но и быть ихъ воспитателемъ; а воспитаніе со­
вершается не словомъ, а личнымъ примѣромъ, а потому 
тебѣ особенно нужно быть строгимъ къ себѣ самому, ты 
долженъ быть строгимъ аскетомъ. Ты бѣдный человѣкъ, 
рабочій, труженикъ... Нужно-ли говорить, какъ полезепъ 
для тебя аскетизмъ. Онъ тебѣ скажетъ, что не твоя воля, 
а воля Божія совершается въ твоей бѣдности, что не въ 
земныхъ удовольствіяхъ и радостяхъ счастье человѣка, что 
претерпѣвый до конца, той спасется, что блажени плачу­
щій нынѣ, яко тіи утѣшатся, и ты въ бѣдности своей не 
только будешь счастливъ, доволенъ, но и будешь щедрить 
совсѣмъ неимущему. Ты семьянинъ... О, какъ драгоцѣненъ 
аскетизмъ для тебя: онъ внесетъ довольство, миръ, упо­
рядоченность, стройность въ семью твою; твоя семья бу­
детъ тогда малой церковью, на которой явно будетъ пре­
бывать благодать Божія; изъ твоей семьи будутъ тогда 
выходить чудные труженики, полезнѣйшіе работники, див­
ныя чада Церкви, слуги Царю и отечеству, и слава ихъ 
будетъ твоею славою! Но, довольно! Нѣтъ такого человѣка, 
нѣтъ такого положенія, гдѣ-бы неумѣстенъ, безполезенъ 
былъ аскетизмъ!

Итакъ, современныя событія призываютъ насъ къ аске­
тизму. Школа аскетизма извѣстна и доступна русскому 
народу: ото —  чудное церковное богослуженіе, это дивная 
духовная литература. Аскетическая литература у насъ бо­
гата трудами даже современниковъ нашихъ: какое чудное 
чтеніе для развитія духа аскетизма представляютъ собою 
творенія недавно почившихъ Ѳеофана Затворника или Іоанна 
Кронштадтскаго! А какое чудное наставленіе въ аскетизмѣ 
представляютъ и доселѣ дивныя житія св. угодниковъ Бо­
жіихъ, въ изд. хотя бы Св. Синода или Поселянина! Но 
вотъ наступаетъ Великій Постъ, время особенно благопрі­
ятное для аскетическихъ подвиговъ, когда Церковь осо­
бенно настойчиво призываетъ къ воздержанію тѣлесному



74 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

и духовному. Кто хочетъ постигнуть всю прелесть христ. 
аскетизма, воспользуйся всецѣло этимъ временемъ. Посѣ­
щай неуклонно чудныя великопостныя службы, прислуши­
вайся, вникай въ каждое слово, чтомое и поемое тамъ, и 
ты постигнешь глубины хр. аскетизма. Одни чудныя ме- 
ѳимоны сколько скажутъ твоему сердцу и уму! А чудныя 
воспоминанія страдальцевъ за вѣру Христову, поклоненіе 
кресту животворящему, прославленіе Іоанна Лѣствичника, 
Маріи Египетской и пр. и пр., о, какое во всемъ этомъ 
богатство уроковъ въ аскетизмѣ. Можно рѣшительно утвер­
ждать, что если бы кто изъ насъ рѣшился всецѣло пре­
даться водительству Церкви хотя бы на одинъ Великій 
Постъ, онъ вышелъ бы изъ него перерожденнымъ, онъ 
постигъ бы великую прелесть, увлекательность, сладостность 
христіанскаго аскетизма и, какъ наши предки, сказалъ бы: 
вкусивши сладка.ю, не хочу горькаго. Онъ сталъ бы рев­
ностнымъ проповѣдникомъ аскетизма, а съ нимъ— и само­
бытной русской культуры. О, если бы больше было такихъ 
людей: жатвы много, дѣлателей же мало! Весь міръ ждетъ 
свѣта съ востока, зари новой культуры. Молитесь же Гос­
подину жатвы, да пошлетъ Онъ дѣлателей на ниву свою!

Профессоръ— Архимандритъ Тихонъ.



Ученіе св. Василія Великаго о Свя­
томъ Ду*ѣ.

Четвертый вѣкъ христіанской эры былъ временемъ осо­
баго возбужденія богословской мысли и въ этомъ отноше­
ніи по всей справедливости можетъ быть названъ „золо­
тымъ вѣкомъ". Онъ оказалъ незамѣнимую услугу вообще 
нашей догматикѣ и въ частности дѣлу раскрытія и уясне­
нія вопроса о Св. Духѣ. На этомъ поприщѣ потрудились 
такія свѣтила богословской мысли, какъ Аѳанасій Вели­
кій, Григорій Богословъ, Григорій Нисскій и въ числѣ ихъ 
св. отецъ Василій Великій, еи. Касарійскій. Онъ жилъ и 
дѣйствовалъ во время разгара аріанскихъ и, такъ называ­
емыхъ, духоборческихъ (послѣднихъ часто подъ прикры­
тіемъ и именемъ аріанства) волненій. Конечно, и прямые 
послѣдователи Арія представляли по разсматриваемому нами 
вопросу для церкви опасность— изъ аріанскихъ воззрѣній 
логически вытекала и тварность Св. Духа. Но такая опа­
сность со стороны Аріанъ умѣрялась тѣмъ, что эти ере­
тики были уже осуждены вселенскимъ соборомъ. Что же 
касается такъ называемыхъ духоборцевъ изъ числа быв­
шихъ полуаріанъ, которые принимали Никейскую вѣру и 
въ то же время отрицали божество Св. Духа х), то эти были

Ч Это видно изъ посланій св. Аѳанасія В. къ Серапіону, еп. Тмуй- 
скому, писанныхъ около 358-го года. „Не безъ печали писалъ ты мнѣ, го­
воритъ св. Аѳанасій Серапіону, что нѣкоторые, хотя отступили отъ аріанъ 
за хулу ихъ на Сына Божія, однакоже неправо мыслятъ о Св. Духѣ и ут-



76 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

гораздо опаснѣе,— опаснѣе особенно потому, что скрывали 
свои заблужденія подъ личиной правовѣрія и даже выка­
зывали себя защитниками его. „Вѣру, изложенную въ Ни- 
кеѣ“, возражали они, но словамъ св. Епифанія, православ­
нымъ, „исповѣдуемъ и мы; докажи же, сдѣлай милость, 
на основаніи ея, что Духъ Св. причисляется къ боже­
ствуа1). Противъ этихъ еретиковъ Василій * В. вооружался 
не только словомъ, въ проповѣдяхъ, но и письменно. Такъ, 
въ защиту православнаго ученія о Св. Духѣ онъ напи­
салъ „опроверженіе на защитительную рѣчь злочестиваго 
Евномія“,„о Св. Духѣ, къ св. Амфилохію, еп. Иконійскому“; 
письма— къ брату Григорію, къ Кесарійскимъ монахамъ и 
проч.* 2). Особенно замѣчательны изъ его произведеній по 
вопросу о Св. Духѣ первыя два— „опроверженіе на защити­
тельную рѣчь злочестиваго Евномія3) и „о Св. Духѣ къ Амфи-

верждаютъ будто бы не только то, что Онъ есть тварь, но и то что Онъ 
есть одинъ изъ служебныхъ духовъ и единственно степенью отличается 
отъ ангеловъ". 1-е посл. къ Серапіону, см. 1—2 стр. III ч. Твор. Аѳан. В. 
1853 г. М.

г ) Кохомскій. Ученіе древней церкви объ исхожденіи Св. Духа—см. 
Христ. чт. за 1875 г. стр. 260—261.

2) Нѣкоторыя черты ученія Василія В. о Св. Духѣ можно находить 
еще кромѣ того—въ бесѣдѣ 15-й о вѣрѣ,—Твор. св. отцовъ ѴНІ т., изд. 
1846 г. М., въ бесѣдѣ 24-й противъ Савелліанъ, Арія и Аномеевъ—іЬіб, въ 
бесѣдѣ на 32 псаломъ—см. Тв. св. о. V т. изд. 1845 г. въ письмѣ 236 и др.

3) Сочиненіе это не все посвящено вопросу о Св. Духѣ, а только не­
значительный конецъ 2-й книги и иочти сполна 3-я и 5-я книги. Относи­
тельно 4 и 5-й книгъ нужно замѣтить, что нѣкоторые западные (напр. 
Гарнье и Шренкъ), да и наши русскіе (какъ напр., архіеп. Филаретъ, ав­
торъ „Историческаго ученія объ отцахъ церкви") богословы считаютъ ихъ 
неподлинными. Архіеп. Филаретъ аргументируетъ свой взглядъ на эти книги 
такимъ образомъ: „Нынѣ извѣстныя послѣднія два слова противъ Евномія, 
говоритъ онъ, ни почему не могутъ назваться—сочиненіемъ Василія,—ни по 
частнымъ выраженіямъ, ни по слогу, ни по порядку, ни по доказатель­
ствамъ; это не болѣе, какъ сборникъ кое-какихъ замѣчаній противъ Евно­
мія, и въ нѣкоторыхъ древнихъ рукописяхъ написаны только три слова". 
Историч. уч. объ отц. ц. Спб. 1859 г. II т. 135 въ прим.-Относительно 
всѣхъ этихъ соображеній нужно замѣтить, что они еще не говорятъ рѣ­
шительно противъ подлинности 4 и 5-й книгъ. Дѣло въ томъ, что сход-



№  4. УЧЕНІЕ СВ. ВАСИЛІЯ ВЕЛИКАГО О СВЯТОМЪ ДУХѢ. 77

лохію“. Въ нихъ онъ собралъ противъ еретиковъ-духобор- 
цевъ все, что только можно было собрать,— и собралъ, 
надо замѣтить, настолько обстоятельно, что эти произве­
денія не потеряли для церкви своего значенія и теперь, 
если бы ей пришлось бороться съ подобнаго рода ерети­
ками. Задача и, такъ сказать, характеръ содержанія ука­
занныхъ сочиненій Василія В. опредѣлились тѣми возра­
женіями, которыя дѣлали еретики духоборцы. Главное по­
ложеніе этихъ послѣднихъ было— Духъ Св. произведеніе, 
тварь Сына, а, какъ произведеніе, Онъ, безъ сомнѣнія, ниже 
Сына и Отца и потому не единосущенъ съ Ними х). Въ 
качествѣ же аргумента въ пользу тварности Духа они при­
водили между прочимъ и то, что отрицаніе тварности Духа 
ведетъ къ отрицанію ииостасности Его, такъ какъ за отри­
цаніемъ тварности два другіе возможные предикаты Его

ство и различіе въ слогѣ, порядкѣ, доказательствахъ, въ частныхъ выра­
женіяхъ—часто носитъ характеръ субъективности:—гдѣ одинъ усматри­
ваетъ сходство, тамъ другой—различіе и наоборотъ. Примѣровъ этому не 
мало. Возьмемъ хотя бы нашъ апокалипсисъ. Тогда какъ одни въ складѣ 
рѣчи апокалипсиса усматривали громадную разницу сравнительно съ по­
сланіями и Евангеліемъ Іоанна Богослова и въ этомъ видѣли доказатель­
ство его неподлинности,—другіе находили въ нихъ напротивъ сходство,— 
и не безъ основанія. Если мы теперь обратимся къ 4-й и 5-й книгамъ Ва­
силія противъ Евномія, то найдемъ въ нихъ много сходнаго съ первыми 
тремя. Мы небудемъ подробно разбирать ихъ, такъ какъ это не входитъ 
въ нашу задачу, но укажемъ только на слѣдующее. Главная мысль въ5-Гі, 
напр., книгѣ это-что Духъ не тварь, но Богъ, равный Отцу и Сыну и 
единосущный съ Ними; способъ доказательства этого положенія—имена, 
свойства, дѣйствія. Но то же самое мы видимъ и въ 3-ей книгѣ. Что же 
касается того замѣчанія архіеи. Филарета, что въ нѣкоторыхъ древнихъ 
спискахъ нѣтъ 4 и 5-й книгъ, то вѣдь нѣкоторыя же части и теперешнихъ 
богодухновенныхъ книгъ и даже цѣлыя книги не во всѣхъ древнихъ спи­
скахъ нахоіятся,—и однакоже мы на этомъ основаніи не отрицаемъ ихъ 
подлинности. Выводъ изъ сказаннаго таковъ: до сихъ поръ еще неподлин­
ность 4 и 5-й книгъ Василія противъ Евномія съ несомнѣнностію недо- 
казана, а потому мы и не имѣемъ права исключать ихъ изъ произведеній 
этого св. отца.

1 ) Твор. св. отц. въ рус. пер. ѴІІ т. изд. 1846 г., 120—121 стр.— 
,,Оиров. на злоч. рѣчь злоч. Евномія44, кн. 2-я.



78 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

•бытія— нерожденность и рожденность— ведутъ Его къ слі­
янію или съ Отцомъ или Сыномъ *). Имѣя въ виду такія 
положенія еретиковъ, Василій Великій и старается доказать 
главнымъ образомъ то, что Духъ Св. не тварь Сына, но 
Богъ, равный Отцу и Сыну и единосущный Имъ,— это съ 
одной стороны, а съ другой— что отрицаніе тварности не 
ведетъ къ отрицанію ипостасности, а что Духъ Св. такая 
же ипостась, какъ и Сынъ и Отецъ. Такимъ образомъ, 
исходный и главный пунктъ въ ученіи Василія Великаго 
о Св. Духѣ это— что Духъ Св. не тварь, но Богъ, равный 
и единосущный Отцу и Сыну. На разъясненіе этого поло­
женія онъ обращаетъ свое особенное вниманіе, ему посвя­
щаетъ почти всю 3-ю и 5-ю книги „опроверженія на за­
щитительную рѣчь злочестиваго Евномія" и отводитъ зна­
чительное мѣсто въ сочиненіи „о Св. Духѣ къ Амфило- 
хію“. Василій Великій самъ указываетъ и планъ и спо­
собъ доказательства защищаемой имъ истины. „Поелику 
общія свойства твари, говоритъ онъ, не могутъ быть при­
писаны Духу Святому, и свойственное Духу не можетъ 
быть приписано твари, то изъ сего выводится заключеніе, 
что Духъ не тварь. Поелику, что есть общаго у Отца и 
Сына, то и у Духа съ Ними есть общее, и поелику тѣ же 
отличительныя свойства, какія въ Писаніи присвоены Богу 
Отцу и Сыну, присвояются и Духу Святому, то изъ сего 
выводится заключеніе, что Духъ съ Отцомъ единое Боже­
ство *). Это сходство съ Отцомъ и Сыномъ и различіе отъ 
твари, достаточныя для доказательства Божества Св. Духа, 
Василій Великій почерпаетъ изъ именъ, дѣйствій и свойствъ 
Духа. Такимъ образомъ, если резюмировать сущность до-

Ч Духоборцы говорили: „Онъ (Духъ) или нерожденъ или рожденъ: 
если не рожденъ, то Отецъ, если рожденъ, то Сынъ, а если ни то, ни дру­
гое, то тварь“. Бесѣда противъ Савелліанъ, Арія и Аномеевъ ѴШ т. 385. 

1) Противъ Евномія— VII т. 179.



№ 4. УЧЕНІЕ СВ. ВАСИЛІЯ ВЕЛИКАГО О СВЯТОМЪ ДУХЪ. 79

казательствъ Василія Великаго, то получится слѣдующее: 
что Духъ Святый не тварь, а Богъ, это видно изъ именъ, 
дѣйствованій и свойствъ, приписываемыхъ Ему Св. Писа­
ніемъ.

Что касается прежде всего наименованій, то Василій 
Великій прибѣгаетъ къ нимъ, какъ доказательствамъ, нѣ­
сколько разъ; онъ показываетъ, что Духъ Святой въ св. 
Писаніи пользуется такими же наименованіями, какъ и 
Богъ Сынъ и Богъ Отецъ. Такъ, Онъ называется Духомъ, 
святымъ, правымъ, благимъ, духомъ владычнимъ, Духомъ 
истины, Духомъ премудрости, Духомъ силы, Утѣшителемъ 
и даже Господомъ и Богомъх). Какое Василій Великій при­
даетъ значеніе именамъ, видно изъ того, что наименова­
нію Духа Господомъ онъ посвящаетъ цѣлую главу2) изъ 
своего сочиненія „о Св. Духѣ“. Правда, св. отецъ вопреки 
еретикамъ настаиваетъ на томъ, что изъ подобоименности 
еще не познается тождество3), но самъ онъ, такъ сопо­
ставляетъ имена, подбираетъ такіе тексты изъ Св. Писа­
нія, что у него Духъ Святый имѣетъ общія наименованія 
съ Отцомъ и Сыномъ ни по чему - либо другому, какъ 
только „но естественному единенію съ Ними“ 4). Такъ, 
напр., по словамъ Василія Великаго, „тѣмъ, что сказалъ 
Господь: Азъ умолю Отца и иного Утѣшителя дастъ 
вамъ (Іоан. 14,16), Онъ показываетъ, что и самъ Онъ нашъ 
Утѣшитель;— почему и названіе Утѣшителя не малымъ 
служитъ доказательствомъ славы Святаго Духа“ 5).

Гораздо большую степень убѣдительности, сравнительно 
съ именами, для еретиковъ духоборцевъ долженъ былъ 
имѣть другой видъ доказательствъ Василія Великаго, имен-

4) „О Св. Духѣ“ см. Тв. св. о. VII т. 305 стр.; „противъ Евномія"
VII т. стр. 214, 135—136. ’2) 2Г-я гл. VII т. 311—314. 3) „О Св. Духѣ" 
VII, 209 и слѣд. 4) Противъ Евномія VII т. 305. 5) Противъ Евномія— 
іЬісі 136.



80 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. №  4.

но— дѣятельность Св. Духа— потому именно, что еретики 
сами признавали немаловажное значеніе за дѣйствованіями 
и изъ различія дѣйствованій выводили различіе сущно­
стей х). Въ виду этого на дѣятельности Святаго Духа В а­
силій Великій и сосредоточиваетъ свое особенное внима­
ніе. Онъ изображаетъ Св. Духа всегда совершающимъ та­
кія же и даже тѣ же дѣянія, какія совершаютъ и Отецъ 
и Сынъ, —  изображаетъ притомъ такъ всесторонне и на­
глядно, что Божество Святаго Духа, Его единосущіе съ 
Отцомъ и Сыномъ становятся внѣ всякаго сомнѣнія.

Духу Святому, по ученію Василія Великаго, на-ряду 
съ другими лицами Св. Тройцы, принадлежатъ дѣйство- 
ванія и творческія, и промыслительныя и домостроительно­
спасительныя.

Вмѣстѣ съ Словомъ Духъ Святый является „виною 
созданія"2), а именно: Онъ творецъ тверди и небесъ3),
участвуетъ въ твореніи ангеловъ4) „въ Духѣ чрезъ Слово 
сотвореніе человѣка по образу" (Божію) 5). Справедливость 
всего этого, по словамъ Василія Великаго, подтверждается 
текстомъ: Оловомъ Господнимъ небеса ут вердиш ася и 
Духом ъ устъ Его вся  си л а  ихъ (Псал. 32 ,0) 6) а также 
и тѣмъ мѣстомъ, гдѣ Богъ-Отецъ совѣтуется съ другими 
лицами, говоря: сотворимъ человѣка по образу Нашему 
и по подобію  (Быт. 1,26) 7). Но св. Василій не ограничи­
вается общимъ указаніемъ того, что Духъ Св. такой же 
Творецъ, какъ и Сынъ и Отецъ. Онъ изображаетъ еще, въ 
чемъ именно заключается творческая дѣятельность Духа 
Святаго сравнительно съ такою же дѣятельностію Сына и 
Отца. „Въ твореніи ихъ (т.-е. ангеловъ), говоритъ онъ, 
представляй первоначальную причину сотвореннаго — Отца,

') іЬііі. 120—121. 2) „О Св. Духѣ"—VII т. 214. 3) іЬісІ. 181. 4) іЬі<3. 
136, 214; противъ Евномія—ѴІГ, 306, 287—288 3) „О св. Духѣ"—VII т. 201. 
«) ІЬісІ. 181. ч) ІЬісІ 216.



№  4 . УЧЕНІЕ СВ. ВАСИЛІЯ ВЕЛИКАГО О СВЯТОМЪ ДУХЪ. 81

и причину зиждительную— Сына, и причину совершитель- 
ную— Духа, такъ что служебные духи имѣютъ бытіе по 
волѣ Отца, приводятся же въ бытіе дѣйствіемъ Сына и 
совершаются въ бытіи дѣйствіемъ Духа" !). Такимъ обра­
зомъ, Отецъ является источникомъ и началомъ творенія, 
Сынъ— въ собственномъ смыслѣ Зиждителемъ ®), а Духъ—  
совершителемъ и притомъ не только ангеловъ, но вообще 
всего. „Божескій Духъ, говоритъ Василій Великій, всегда 
окон'іательно-совершаетъ все происходящее отъ Бога чрезъ 
Сына, какъ въ новой твари.., такъ и въ той, которая древле 
была въ началѣ" 3). Въ чемъ же заключается это оконча­
тельное совершеніе Духа? Для всего существующаго во­
обще въ томъ, что „посланіемъ и сообщеніемъ Духа при­
водится въ бытіе получающее начало бытія" 4), въ частно­
сти для ангеловъ это будетъ утвержденіе въ святынѣ, въ 
добрѣ5), для человѣка „оживотвореніе Духомъ въ сотво­
реніи его по образу" 6), т.-е. сообщеніе ему той искры Бо­
жіей, благодаря которой онъ есть образъ Божій. Такимъ 
образомъ, дѣятельность Св. Духа при твореніи, по ученію 
Ваоилія Великаго, заключается главнымъ образомъ въ ут­
вержденіи добра й святыни во всемъ существующемъ, и 
Духъ является необходимымъ участникомъ въ твореніи и 
притомъ настолько, что „кто отъемлетъ Духа, тотъ отсѣ­
каетъ окончательное совершеніе творимаго7).

Сотворивши вселенную, Ботъ не предоставилъ ее самой 
себѣ, но непрестанно промышляетъ о ней— поддерживаетъ 
ея бытіе, споспѣшествуетъ добру, пресѣкаетъ зло. Конечно, 
такой дѣятельности Божіей еретики отрицать не могли, да 
и не лмѣли желанія. И вотъ Василій Великій въ различ­
ныхъ мѣстахъ своихъ сочиненій, хотя, впрочемъ, и до-

!) „О св. Духѣ ',—VII т. 288. 2) Противъ Евномія— VII, 215. *)іЬіс1193.
4) Противъ Евномія — ѴП т. 200. й) О св. Духѣ— VII, 288—289. 6) Про­
тивъ Евномія VII, 201. ') іЬісІ. 200.

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 6



82 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4.

вольно кратко, показываетъ, что и Духъ Св. тоже Промы­
слитель и, какъ таковый, причастенъ не твари, но Боже­
ству. Несомнѣнно въ этомъ положеніи Онъ изображается 
Василіемъ Великимъ, когда именуется „подателемъ жизни"х), 
„все, что отъ Бога и чрезъ Сына, поддерживающимъ въ 
бытіи"2), управляющимъ разумною природою3), помогаю­
щимъ людямъ достигать естественнаго добродѣтельнаго 
конца4),— когда о Немъ говорится, что на Немъ зиждется 
порядокъ и строй ангеловъ, ихъ совершенство и святіЛія 5).

Не меньшимъ, если не большимъ, сравнительно съ твор­
ческой и промыслительной дѣятельностію, доказательствомъ 
божественности Духа служитъ Его, по ученію Василія 
Великаго, спасительно-освятительная дѣятельность. Вездѣ, 
гдѣ идетъ рѣчь о спасеніи падшаго человѣка, виновникомъ 
этого спасенія вмѣстѣ съ Сыномъ Божіимъ и Богомъ-От- 
цомъ является и Св. Духъ. „Домостроительства о человѣкѣ, 
говоритъ Василій Великій, какія, по благости Божіей, со­
вершены великимъ Богомъ и Спасителемъ нашимъ Іису­
сомъ Христомъ, окончательно исполнены Духомъ Святымъ" (і). 
Еще въ ветхомъ завѣтѣ благословенія патріарховъ, помощь 
въ законоположеніи, прообразованы, пророчества, чудеса 7)— 
все это было чрезъ Духа Святаго. Что же касается новаго 
Завѣта, то „все домостроительство пришествія Господня во 
плоти" совершено чрезъ Духа, а именно: Сынъ Божій по 
волѣ Отца для спасенія падшаго человѣка воплощается,— 
и Духъ неразлучно пребываетъ съ плотію Господней, став­
ши ея помазаніемъ (Еван. Іоан. I, 33; Дѣян. 10, 38); Сынъ 
Божій искушается отъ діавола, и Духъ соприсущъ Ему, 
какъ возведшій Его въ пустыню искуситися (Матѳ. 4,1); 
Сынъ Божій совершаетъ чудеса, но о Дусѣ Божіи (Матѳ. 
12, 28) 8). Сынъ Божій приводитъ въ бездѣйствіе діавола,

О „О Св. Духѣ“—VII т. 265. 2) Противъ Евномія,—VII, 208. 3) іЬі<1 
227. «) „О Св. Духѣ"—VII, 265. іЪіс! 289—291. «) іЬМ. 291 ') іЬісі. 291 
*) іЬісі. 291—292.



№ 4. УЧЕНІЕ СВ. ВАСИЛІЯ ВЕЛИКАГО О СВЯТОМЪ ДУХЪ. 83

но въ соприсутствіи Духа. Поэтому съ несомнѣнностію можно 
•сказать, что чрезъ Духа искупленіе грѣховъ }). Но не 
только въ самомъ актѣ искупленія, а и въ актѣ освященія, 
въ дѣлѣ усвоенія людямъ искупленія вмѣстѣ съ другими 
лицами св. Трой цы принимаетъ участіе и Духъ Св. Богъ 
освящаетъ людей, по ученію Василія Великаго, именно 
чрезъ Духа 1 2). Потому-то Духъ и является „началомъ освя­
щенія “ 3), источникомъ святыни 4), потому-то „къ Нему п 
обращено все имѣющее нужду въ освященіи" 5). Какимъ 
же образомъ Духъ Св. освящаетъ? Для того, чтобы усвоить 
искупительныя заслуги и тѣмъ спастись, необходимо вѣро­
вать и креститься. „Вѣра и крещеніе, говоритъ Василій 
Великій, суть два способа спасенія, между собою сродные 
и нераздѣльные" *). Но вѣровать невозможно безъ содѣй­
ствія благодати Духа Св.: „никт ож е может ъ рещ и  
Г осп ода Іисуса точію въ Духѣ  Святомъ (1 Кор. 12, 3 )... 
Духъ же въ Себѣ показываетъ славу Единороднаго и въ 
Себѣ сообщаетъ истиннымъ поклонникамъ вѣдѣніе Бога" 7),—  
это съ одной стороны. Съ другой— ни вѣровать, ни кре­
ститься недостаточно только во Христа8) или въ Бога- 
Огца. „Главное въ нашемъ спасеніи и совершенное пре­
даніе о Божествѣ къ освященію крещаемыхъ, говоритъ 
Василій Великій, крестить во имя Отца и Сына и Св. Духа" 9). 
Только въ три Лица, а не въ одно или въ два спасительны 
и вѣра п крещеніе. Поэтому „прибавить или убавить что- 
нибудь (разумѣется, отъ словъ Спасителя: шедше научите 
вся языки крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Св. Духа— 
Матѳ. 28 ,19) значитъ явнымъ образомъ отпасть отъ вѣчной 
жизни® 10). Если же, такимъ образомъ, вѣра спасительна 
только тогда, когда она будетъ во имя трехъ Лицъ Св.

1 1 іЬігІ. 306. 2) Противъ Евномія—VII, 192. 3) О Св. Духѣ—VII, 265.
4) Противъ Евномія, VII, 192. 5) О Св. Духѣ—VII, 265. *) Противъ Евно­
мія—VII, 273. 7) іЪісі. 303. *) іЬісІ. 272. 9) О Св. Духѣ—VII, 195. 10) „О Св.
дУхѣ“—VII, 273.

6*



84 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. №  4 .

Тройцы, если въ крещеніи вмѣстѣ съ другими Лицами 
возрождаетъ насъ необходимо и Св. Духъ, почему и въ 
формулѣ крещенія поставленъ наряду съ другими Лицами, 
если безъ содѣйствія Духа мы не можемъ даже и вѣро­
вать во Христа, то, значитъ, Духъ не тварь, но Богъ, 
равный Богу-Отцу и Богу-Сыну *).

2) Противъ Евномія—УІІ, 140. Желая ослабить значеніе (въ пользу бо­
жества Духа) словъ Спасителя: шедше научите вся языки, крестяіце ихъ 
во имя Отца и Сына и Святаго Духа (Матѳ. 28,19), еретики духоборцы 
ссылались—съ одной стороны—на то, что когда-то люди крестились въ 
Моисея (1 Кор. 10,2) и вѣровали Моисею, угоднику Божію, какъ и Богу 
(Исх. 14,31), и однако же мы не считаемъ Моисея равнымъ Богу („О Св. 
Духѣ" VII—т. 276): крестимся и мы въ воду,—и все-таки почитаемъ ее 
тварью, а не Богомъ (іЬісІ. 281),—съ другой—на то, что апостолъ Павелъ, 
указывая на Бога-Отца и Господа Іисуса, какъ на свидѣтелей своихъ, 
сопричисляетъ къ Нимъ въ качествѣ свидѣтелей и ангеловъ (I Тим. 5, 21),— 
и однако же мы не спрославляемъ ихъ наравнѣ съ. Богомъ (іЬісІ. 279—274).

Относительно перваго возраженія духоборцевъ Василій Великій замѣ­
чаетъ, что между крещеніемъ въ Моисея и нашимъ христіанскимъ во имя 
Троицы только „одно наименованіе общее, а на дѣлѣ столько же разности, 
сколько, можетъ быть, между сновидѣніемъ и дѣйствительностію, между 
тѣнію или изображеніями и тѣмъ, что самостоятельно существуетъ" (іЬігі. 
279), первое было только прообразомъ второго (277), и потому ссылаться 
на него нельзя. Что же касается вѣры въ Моисея, то она, по мнѣнію 
Василія Великаго не доказываетъ того, что вѣра въ Духа маловажна, а 
скорѣе „умаляетъ исповѣданіе Бога всяческихъ", конечно, съ точки зрѣнія 
еретиковъ (іЬісІ. 279).

Не болѣе состоятельности и въ томъ возраженіи еретиковъ, что мы кре­
стимся въ воду. Дѣло въ томъ, что вода, по словамъ Василія Великаго, 
употребляемая при крещеніи, не спасаетъ насъ, она только символически 
„изображаетъ собою смерть, принимая тѣло какъ бы во гробъ, а Духъ (во 
имя котораго мы крестимся) сообщаетъ животворящую силу, обновляя 
души наши изъ грѣховной мертвенности въ первоначальную жизнь" 
(ІЬісІ. 284).

Что же касается, наконецъ, ссылки еретиковъ на то мѣсто изъ посланій 
аи. Павла, гдѣ онъ наряду съ Богомъ Отцомъ и Господомъ Іисусомъ назы­
ваетъ свидѣтелями и ангеловъ, то и оно не ведетъ къ умаленію значенія 
Св. Духа въ сравненіи съ Сыномъ и Отцомъ, потому что „неодинаково упо­
минаются и Духъ (въ словахъ: шедше научите...) и ангелы (въ указанныхъ 
словахъ апостола); но Духъ именуется, какъ Господь жизни, ангелы при­
совокупляются, какъ помощники подобныхъ имъ рабовъ и какъ вѣрные* 
свидѣтели истины" (ІЬісІ. 274).



Возродивши насъ, такимъ образомъ, въ таинствѣ кре­
щенія, сдѣлавши новою тварью, свободными г), Духъ Св. 
усыновляетъ насъ Богу 2), почему и называется Духомъ 
•сыноположенія 3). Чрезъ такую дѣятельность Духа Св. мы 
становимся настолько совершенными, что получаемъ до­
стоинство пророка, апостола, ангела Божія4). Но такими 
благодѣяніями дѣятельность Духа въ пользу нашего спа­
сенія не оканчивается. Поставивши человѣка на истинный 
путь къ царствію небесному. Духъ Св. ведетъ его но нему 
и далѣе: Онъ учитъ увѣровавшихъ 5), руководитъ немощ­
ными, усовершаетъ преуспѣвающихъ 6), управляетъ всѣмъ 
обществомъ вѣрующихъ, всею церковію 7) и на пользу 
членовъ ея раздѣляетъ дарованія 8). Въ результатѣ домо­
строительно-спасительной дѣятельности Духа получается для 
людей— святыня, вѣчная жизнь, безсмертіе9), „небесное 
жительство, ликостояніе съ ангелами, нескончаемое веселіе, 
пребываніе въ Богѣ, уподобленіе Богу и крайній предѣлъ 
желаемаго—обоженіе"10). •

Наконецъ, по ученію Василія Великаго, Св. Духъ наряду 
съ другими Лицами Св. Троицы принимаетъ участіе и въ 
послѣдней судьбѣ людей и міра— въ воскресеніи мертвыхъ 
и судѣ п ).

Вся указанная дѣятельность Св. Духа— и творческая, 
и промыслительная, и домостроительно-спасительная и мздо- 
воздаятельная— съ необходимостію ведетъ къ признанію

. №  4 . УЧЕНІЕ СВ. ВАСИЛІЯ ВЕЛИКАГО О СВЯТОМЪ ДУХЪ. 85

і) „О Св. Духѣ къ Амфилохію“—см. Творенія св. отц. въ рус. пер. VII т.
269 стр. и „противъ Евномія“— VII, 181, 214. 2) О Св. Духѣ—VII, 306 и
противъ Еввомія, VII, 192. 3) Противъ Евномія—VII, 137, 214. 4) Противъ
Евномія—VII, 227. 5) іЬні 137. 6) О Св. Духѣ—VII, 266. ') іЬіб.—292.

8) Св. Духъ изображается въ Св. писаніи раздѣляющимъ дарованія, какъ 
л  Сынъ—раздѣляюіцимъ^служенія и Отецъ—раздѣляющимъ дѣйствія (1 Нор.
12,4— 6), значитъ, Духъ является дѣйствующимъ такъ же, какъ и Отецъ 
«  Сынъ, и притомъ самовластно и независимо отъ Нихъ (1 кор. 12,11), 
■какъ и подобаетъ Богу—Противъ Евномія,—VII, 137 — 138, 148. 9) іЬі<і.
227. і») „О Св. Духѣ“—2 6 6 -2 6 7 . “ ) іЬісІ. 306, 292.



86 ГОЛОСЪ Ц ЕРКВИ . № 4 .

того, что Духъ Св, не тварь, но Богъ, равный Богу-Отцу 
и Богу-Сыну и единосущный съ Ними. Такой выводъ былъ 
тѣмъ неотразимѣе для еретиковъ-духоборцевъ, что Св. Духъг 
по ученію Василія Великаго, совершаетъ не только такія 
же дѣйствованія, какъ и Сынъ и Отецъ, но и тѣ же, т. е. 
что Онъ въ Своей дѣятельности неотдѣлимъ отѣ Отца и 
Сына. На этомъ Василій Великій настаиваетъ въ своихъ 
сочиненіяхъ неоднократно. Онъ учитъ, что Духъ Св. не­
отдѣлимъ отъ Отца и Сына вообще во всѣхъ Своихъ дѣй- 
ствованіяхъ '), какъ то: въ твореніи *), въ частности въ 
твореніи міра мысленнаго, т. е. ангеловъ 3), въ домострои­
тельствѣ нашего спасенія 4), въ обновленіи людей, въ 
дарованіяхъ, въ пророчествахъ 5). Ясное указаніе на такую 
нераздѣльность дѣятельности Лицъ Св. Тройцы Василій 
Великій видитъ въ словахъ ап. Петра Сапфирѣ: что согла- 
ситеся иску сити Духа? не человѣкомъ солгали есте, но 
Богу (Дѣян. 5, 3— 4) 6) и особенно въ видѣніи пророка 
Исаіи. Сущность послѣдняго указанія такова: пр. Исаія 
говоритъ, что Онъ видѣлъ на престолѣ Господа Саваоѳа, 
т. е. Бога-Отца (Ис. 6, ,), а Евангелистъ Іоаннъ свидѣ­
тельствуетъ (12, зу—41), что Исаія видѣлъ Сына Божія,, 
по словамъ же ап. Павла, Духа Св. (Дѣян. 28, 25) 7).

Такимъ образомъ, тождество дѣйствованій Св. Духа съ 
дѣйствованіями Отца и Сына съ несомнѣнностію доказы­
ваетъ божество Св. Духа.

Профессоръ С. Заринъ.

(Окончаніе слѣдуетъ).

М іЬісІ. 286. 2) Противъ Евномія, VII, 194. 3) О Свят. Духѣ—VII, 286, 287,,
4) ІЬісІ. 286, 291—292. 5) Противъ Евномія—VII, 194, 203 и о Св. Духѣ—
286—287. 6) іЬісІ. 286. 7) Противъ Евномія—188.



Обязанности пастыря1).

и.

Вотъ уже нѣсколько недѣль, какъ Ната совершенно 
измѣнилась, превратившись изъ веселенькой немного 
легкомысленной дѣвочки въ серьезную, сосредоточенную; 
эта перемѣна произошла съ ней со времени ея пріѣзда 
въ губернскій городъ. Ее прислали сюда къ старшей 
сестрѣ, которая была уже лѣтъ пять замужемъ и жила 
отдѣльно отъ семьи. Всѣ эти пять лѣтъ онѣ видались 
рѣдко, такъ какъ обѣ семьи были заняты каждая своимъ; 
при свиданіи же, благодаря радостному настроенію, все 
время проходило какъ-то незамѣтно: въ визитахъ, по­
сѣщеніяхъ общихъ знакомыхъ (нельзя же было ихъ не 
провѣдать—обидятся), въ довольно пустыхъ разговорахъ 
и въ шуткахъ, восклицаніяхъ и смѣхѣ. Натѣ было 
двѣнадцать лѣтъ, когда сестра выходила замужъ и она 
мало знала ее. Теперь дѣвочка кончала гимназію и на 
Рождество ее отпустили погостить къ сестрѣ съ тай­
ной надеждой, что авось Господь пошлетъ ей женишка, 
да богатенькаго. Лицомъ то она вышла хорошенькая, 
свѣженькая, и сама стройненькая и веселенькая, куда 
лучше старшей сестры.

Пріѣхала Ната въ городъ въ субботу; ее встрѣтили

1) См. „Г. Ц.“ м. Мартъ.



88 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

съ шумной радостью, сейчасъ же накормили, напоили; 
но когда пробило шесть, она увидала сестру въ шляпѣ.

— Ты куда?
— На всенощную, завтра вѣдь воскресенье. Ты вѣрно 

устала, Ната, и не захочешь пойти со мною. Не сер­
дись, дорогая, за то, что я сейчасъ же послѣ твоего 
пріѣзда оставляю тебя одну: мнѣ не хочется пропустить 
всенощную, я вернусь къ девяти, а ты тѣмъ временемъ 
разложи свои вещи и отдохни, хорошо?

И поцѣловавъ дѣвочку она поспѣшно выбѣжала. Ната 
была немного обижена и очень удивлена такой набож­
ностью. Она сама рѣдко, рѣдко заходила въ церковь, 
да и то лишь по большимъ праздникамъ.

— Съ какихъ это поръ Женя стала молиться? спро­
сила она добродушнаго флегматика шурина. Тотъ добро­
душно захохоталъ.

— Ваша сестрица особа увлекающаяся, пылкая, не­
много эксцентричная. Земля ее не удовлетворяетъ и она 
вѣчно паритъ подъ небесами. Въ продолженіе медоваго 
мѣсяца она воображала себѣ, что я герой и чуть ли 
не молилась передо мной, начиняя меня столькими 
добродѣтелями, что, ей Богу, неловко было. Теперь она 
меня раскусила; мнѣ то положимъ стало отъ этого 
покойнѣе, ну, да она засуетилась, чуть было на сцену 
не ушла, а теперь впала въ мистицизмъ, влюбилась 
въ приходскаго попа и млѣетъ отъ молитвеннаго во­
сторга. А все таки человѣкъ она хорошій и люблю я 
ее отъ души, боюсь только, чтобы не ушла въ мона­
стырь, отъ такой экзальтированной особы всего можно 
ожидать.

И вечеромъ уже лежа въ постеляхъ онѣ разговори­
лись. Женя вернулась изъ церкви въ приподнятомъ 
ластроеніи.



№ 4 . ОБЯЗАННОСТИ ПАСТЫРЯ. 89

— Ахъ, Ната, шепотомъ разсказывала она, когда та 
уже потушила свѣчу. Если бы ты только знала, какъ 
я жажду хорошаго; и какъ его трудно найти на свѣтѣ. 
Прочитай Евангелье внимательно, ты почувствуешь 
тогда, какая разница между жизнью, которую проповѣ­
дуетъ Христосъ и той жизнью, которой мы всѣ живемъ. 
Какіе наши интересы, мечты, разговоры? А вѣдь мы, 
Ната, христіане, мы вѣруемъ въ Іисуса и вмѣстѣ съ 
тѣмъ мы считаемъ справедливымъ и естественнымъ 
полнѣйшее уклоненіе отъ Его заповѣдей. Мы знаемъ, 
что умремъ и не боимся будущей жизни, не боимся 
наказанія за всю мерзость, которую натворили въ этомъ 
мірѣ. Хрйстосъ велѣлъ любить своихъ ближнихъ, ве­
лѣлъ помогать имъ. Онъ нищихъ называлъ своей бра­
тіей, а я совсѣмъ не знаю, какъ помочь имъ. Не могу же 
я удовлетвориться тѣмъ, что подамъ бѣдняку мѣдякъ. 
Я хотѣла уходить ежедневно на нѣсколько часовъ въ 
городскую больницу, чтобы поухаживать за больными; 
говорятъ, что уходъ тамъ очень плохой. Туда посту­
паютъ только самые бѣдные, и я могла бы помочь имъ 
и послѣ ихъ выздоровленія, могла бы снабдить ихъ са­
мымъ необходимымъ, могла бы еще и кромѣ матеріаль­
наго добра почитать имъ Евангеліе, разсказать имъ о 
томъ свѣтломъ и радостномъ, что творится въ душѣ. 
Ахъ, Ната, это было бы такъ хорошо! Но вотъ мужъ 
ни за что не хочетъ и слышать объ этомъ, онъ такъ 
разсердился на меня, когда я разсказала ему про свое 
желаніе, назвалъ меня сумасшедшей, сказалъ, что я 
занесу домой Богъ знаетъ какія болѣзни и сама первая 
навѣрное заражусь ими. Если бы ты только знала, какъ 
тяжело то полное одиночество, въ которомъ я живу, 
не съ кѣмъ поговорить серьезно о тѣхъ мысляхъ, ко­
торыя кипятъ въ мозгу; не отъ кого ждать помощи, ука­
заній, разъясненій о новой жизни, потому что влачить



90 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

дольше такое существованье невозможно. Пускай мужъ 
и другіе оправдываютъ свою жизнь, но я, я познавшая 
всю высоту и святость христіанской жизни, не могу 
примириться со своей. Ходить въ церковь, постить въ 
установленные для этого дни, несмотря на ворчаніе 
мужа, подавать случайную милостыню, даже шить для 
бѣдныхъ, мало, и не то, Ната, совсѣмъ не то, что надо.

Никогда еще дѣвочка не слыхала подобныхъ словъ, 
и она слушала ихъ теперь внимательно, немного 
изумленно, приподнявшись на локоть, съ широко рас­
крытыми любопытными глазами.

— Откуда ты это все узнала, спросила она сестру. 
Мнѣ никогда подобныя мысли не приходили въ голову? 
Съ какихъ это поръ ты стала ходить въ церковь и 
думать о Христѣ?

— Видишь ли, Ната, пока я жила дома и первое 
время послѣ моего супружества я тоже не думала о 
духовномъ. Но когда мы переѣхали на эту квартиру, 
я какъ то разъ случайно зашла въ нашу приходскую 
церковь, услыхала проповѣдь и съ тѣхъ поръ я по­
стоянно хожу въ этотъ храмъ. Пойдемъ завтра на 
обѣдню; ты увидишь нашего батюшку, постоишь на его 
службѣ, услышишь его слова и съ тобой тоже, Ната, 
произойдетъ такая же перемѣна. Какой это хорошій 
священникъ! я жадно собирала о немъ всевозможныя 
свѣдѣнія, и всѣ они характеризуютъ его какъ высоко­
нравственнаго, честнаго, идеальнаго труженника. Неуди­
вительно поэтому, что его слова вліяютъ на слушате­
лей, они проникнуты теплой, сердечной искренностью, 
они звучатъ правдой. Онъ отецъ многочисленнаго се­
мейства; жена его и дѣти постоянно посѣщаютъ цер­
ковь, онъ извѣстенъ во всемъ приходѣ, какъ самый 
примѣрный семьянинъ. Какъ онъ хорошо относится къ 
бѣднымъ; всѣ требы совершаетъ для нихъ съ такимъ же



№ 4 . ОБЯЗАННОСТИ ПАСТЫРЯ. 91

благоговѣніемъ, какъ и для богатыхъ и ни за что не 
беретъ съ нихъ ни копѣйки. Двери его во всякое время 
открыты для прихожанъ и онъ при первой же просьбѣ 
отправляется къ нимъ на домъ совершать нужную требу. 
Даже ночью съ полной готовностью идетъ пріобщать 
больныхъ. Я это знаю изъ самыхъ вѣрныхъ источни­
ковъ, изъ устъ свидѣтелей. Боже! какъ бы мнѣ хотѣ­
лось поговорить съ нимъ по душѣ, вѣдь слова такого 
человѣка—благодать Божія. Но хотя мнѣ и пришлось 
однажды познакомиться съ нимъ у общихъ знакомыхъ, 
но не хватало духу заговорить о себѣ, а онъ держалъ 
себя совсѣмъ просто свѣтскимъ человѣкомъ, да и по­
сидѣлъ недолго—все торопился домой. Это правда, что 
онъ очень занятъ, но свободное время онъ не любитъ 
проводить внѣ дома и нигдѣ вообще не бываетъ, все 
сидитъ съ семьей. Подожди только до завтра, и ты 
сама увидишь его.

На слѣдующій день Ната встала ранѣе обыкновен­
наго и съ большимъ нетерпѣніемъ ожидала трезвона, 
извѣщающаго о началѣ обѣдни. И сердце ея забилось 
сильнѣе, когда изъ алтаря донесся низкій пріятный 
баритонъ. Но въ эту первую встрѣчу дѣвочку встрѣ­
тило скорѣе разочарованье; ея фантазія, возбужденная 
разсказами сестры, рисовала себѣ какое то высшее су­
щество въ образѣ человѣка, идеальной красоты, съ пла­
меннымъ краснорѣчіемъ, вдохновляющимъ голосомъ. 
Ей казалось, что она почувствуетъ во время обѣдни, 
какъ какія то крылья поднимаютъ ее. И ничего подоб­
наго не случилось. Батюшка, средняго роста, темный, 
худощавый, хотя здоровый и даже плотный, выглядѣлъ 
совсѣмъ обыкновеннымъ человѣкомъ, и только подъ 
конецъ обѣдни Ната различила въ его тонѣ большую 
искренность и простоту.—Онъ крѣпко вѣритъ, сообра­
зила она и это дѣйствительно чувствовалось въ благо-



92 ГОЛОСЪ Ц ЕРКВИ . № 4 .

говѣній, которымъ было проникнуто каждое его дви­
женье. Когда онъ послѣ обѣдни, снявъ облаченье, по­
явился въ одной епитрахили и началъ говорить, Нату 
встрѣтило еще маленькое разочарованье: ей не понра­
вилось холодное выраженье его лица, что вмѣстѣ съ 
извѣстной изысканностью въ одеждѣ придавало ему 
мало духовный видъ.

Какими простыми обыденными выраженьями изъяс­
няется онъ, и ни малѣйшаго жеста, ничего бьющаго 
на эффектъ, за то какая увѣренность и сила; мало по 
малу её увлекли его слова.

— Нельзя служить и Богу и маммонѣ, желая итти 
за Христомъ, нельзя оглядываться назадъ, иначе врата 
Небесныя навсегда закроются передъ вами; и, испытавъ 
на этой землѣ всѣ муки нерѣшительности и вѣчнаго 
колебанія, мы на послѣднемъ судѣ услышимъ страшныя 
слова: „Идите отъ Меня въ огнь вѣчный“, говорилъ 
онъ. Натѣ сдѣлалось страшно, она почувствовала, что 
сестра права, что онѣ живутъ неправильно, что имъ 
надо перемѣнить свою жизнь, но какъ?

Онѣ много толковали по этому поводу и Ната сама 
не замѣтила, какъ въ ея обыкновенье вошло ежеднев­
ное посѣщенье службы Божьей. Её потянуло и въ другія 
церкви, ей захотѣлось приложиться къ мощамъ мѣст­
ныхъ Угодниковъ, помолиться передъ чудотворными 
иконами. И наканунѣ великаго дня Рождества Хри­
стова Ната стояла рядомъ съ сестрой въ тѣсной толпѣ, 
наполнявшей храмъ, съ глубокимъ и радостнымъ со­
зданіемъ великаго торжества и счастья и мира. Когда 
хоръ превзошелъ себя и дивные, чистые и мощные 
звуки наполнили церковь, Ната взглянула на батюшку 
и поразилась растроганнымъ, умиленнымъ выраженіемъ 
его лица. Оно показалось ей преображеннымъ, вдохно­
вленнымъ и когда она замѣтила слезинки, заблестѣвшія



№ і. ОБЯЗАННОСТИ ПАСТЫРЯ. 93

на его глазахъ, её охватило безконечное благоговѣнье 
и, преклонивъ колѣна, она углубилась въ сладостный 
молитвенный восторгъ, отъ котораго её оторвали толчки 
окружающихъ.

— Развѣ можно становиться на колѣни въ такой 
давкѣ, затолкаютъ чего добраго, ворчала стоявшая ря­
домъ старушонка и Ната встала, но сердце её попреж- 
нему усиленно и радостно билось. Какъ любила она 
въ эту минуту Бога, и людей и даже эту старушку, 
которая такъ сердито смотрѣла на неё.

— Какъ я счастлива, ахъ какъ я счастлива, гово­
рила она, возвращаясь домой и крѣпко сжимая руку 
сестры. Мнѣ даже не вѣрится въ возможность горя, такъ 
чувствуется близость Божья. Никогда еще не встрѣчала 
я Рождество, какъ въ этомъ году. Раньше я думала о ёлкѣ, 
о танцахъ, а теперь въ душѣ творится нѣчто особенное: 
думается о крошечномъ и вмѣстѣ съ тѣмъ великомъ 
Христѣ, думается о радости Богоматери такъ живо, 
будто это совершилось недавно. И потомъ радостно 
дѣлается, когда перечисливаешь всѣ торжественныя 
службы, которыя ожидаютъ еще насъ. О Боже! какъ 
хорошо пѣлъ сегодня хоръ; я право думала, что это 
ангелы. Замѣтила ли ты, какъ молился батюшка? Вѣрно 
у Христа было такое лицо, а голосъ его дрожалъ и 
глаза были полны слёзъ. До чего бы мнѣ хотѣлось по­
говорить съ нимъ, узнать его поближе. Ты знакома съ 
нимъ, неужели бы тебѣ нельзя было пойти къ нему съ 
визитомъ?

— Неудобно, Ната.
— Почему?
— Да такъ, Ната, я боюсь, чтобы это не показалось 

ему неумѣстнымъ, и потомъ онъ очень занятъ, нельзя 
его безпокоить. Ната задумалась, притихла и онѣ молча 
вернулись домой. Долго въ этотъ вечеръ не засыпала



ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

Ната: ей вдругъ страшно захотѣлось побесѣдовать съ 
батюшкой, получить отъ него указанія для дальнѣйшей 
жизни.

— Я не буду больше читать романовъ, я хочу по­
знакомиться съ нашей духовной литературой; пусть онъ 
мнѣ составитъ списокъ книгъ, которыя бы мнѣ было 
полезно прочитать; а если я найду въ нихъ что-нибудь 
непонятное, пусть онъ мнѣ позволитъ обратиться къ 
нему за разъясненіемъ. Пусть онъ разрѣшитъ намъ 
обращаться къ нему и за всякимъ спорнымъ вопросомъ 
въ жизни. Господи, сдѣлай такъ чтобы онъ принялъ 
участіе въ насъ, чтобы онъ помогъ намъ начать новую 
жизнь, пойти по истинной тѣсной дорожкѣ и чтобы 
онъ поддерживалъ насъ, чтобы онъ благословлялъ насъ, 
и молился за насъ, и бесѣдовалъ съ нами иногда, хотя бы 
рѣдко, какъ Христосъ бесѣдовалъ со своими учениками 
и поучалъ ихъ. И на слѣдующій день Ната нашла въ 
завѣтахъ Святителя Алексія Митрополита Московскаго 
объясненіе словъ Евангельской притчи: „И вдаде и дѣ­
лателемъ—т. е. святымъ апостоламъ и святымъ отцамъ: 
митрополитамъ, епископамъ и всему чину священному, 
чтобы они, научивъ людей закону Божію, могли сказать 
во второе пришествіе Христа Бога нашего: Господи! 
се мы и дѣти, ихже далъ еси намъ". И дальше— „свя­
щенный чинъ выше себя почитайте, ибо они пекутся 
день и ночь о душахъ вашихъ и отдадутъ Богу отвѣтъ 
за паству свою“. И еще — „прибѣгайте къ іерею, отцу 
своему съ покаяніемъ и слезами".

Дѣвочка торжествовала: святитель и тотъ находитъ, 
что священникъ не чужой для своей паствы, что онъ 
отецъ ея духовный, а можетъ ли отецъ не обрадоваться 
обращенію своихъ дочерей. И чего стѣсняться съ та­
кимъ близкимъ человѣкомъ, тѣмъ болѣе, что онъ отвѣт­
ствененъ, по словамъ Святителя, за наши души.



№  4 . ОБЯЗАННОСТИ ПАСТЫРЯ. 95

— Видишь ли, говорила она сестрѣ, я была права. 
О, Женя, святые не прятались отъ людей высшей духовной 
жизни, а наоборотъ всѣми силами старались сблизиться 
съ ними. Ты сама разсказывала мнѣ, что когда Св. Сергій 
былъ ребеночкомъ, онъ однажды увидалъ на полѣ старца 
и подошелъ къ нему, заговорилъ съ нимъ и умолилъ 
его пойти въ домъ родителей его. Старецъ не разсер­
дился, не удивился; онъ кротко, любовно обошелся съ 
мальчикомъ и исполнилъ его просьбу. И потомъ вѣдь 
ты вѣришь батюшкѣ, ты сама говорила, что его назы­
ваютъ „батюшка бѣдныхъ", потому что онъ ихъ любитъ 
больше богатыхъ, а изъ этого слѣдуетъ, что онъ очень 
добрый; да развѣ злой можетъ быть послѣдователемъ 
Христа. А если онъ добрый, Женя, онъ насъ пожалѣетъ, 
потому что вѣдь мы съ тобою самыя бѣдныя, просто 
даже нищія въ духовномъ смыслѣ. Когда мы были ма­
ленькія, никто намъ не говорилъ о Богѣ, папа и мама 
насмѣхались при насъ надъ всѣмъ духовнымъ, назы­
вали священниковъ „жадюгами, попами", смѣялись надъ 
посѣщающими церковь и молящимися Богу. Они вѣдь 
часто говорятъ, что Господь все знаетъ и поэтому 
смѣшно молиться. Мы только теперь впервые задума­
лись о душѣ, о будущей жизни. Поняли, что всѣ люди 
братья и что поэтому не слѣдуетъ тратить свои деньги 
на сласти и на наряды, когда наши ближніе умираютъ 
съ голода. Да я даже и не знала, что существуютъ бѣд­
няки, папа всегда говорилъ, что это пьяницы и лѣнтяи, 
что желающіе трудиться всегда будутъ сыты и одѣты. 
Такъ вотъ, Женя, мы напишемъ батюшкѣ и все это 
разскажемъ ему, и потомъ еще разскажемъ ему, какъ 
мы его любимъ, какъ мы ему благодарны за то, что 
онъ насъ пріучилъ къ храму, и мы попросимъ его и 
впредь не оставлять насъ. Хорошо, Женя милая, до­
рогая напишемъ ему длинное - предлинное письмо. Я



96 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

увѣрена, что онъ насъ пойметъ, пожалѣетъ, пригласитъ 
насъ къ себѣ и поможемъ намъ спастись; вѣдь пойми же, 
наконецъ, что этимъ онъ и самъ спасется".

И Женя, горѣвшая желаніемъ написать батюшкѣ, сда­
лась. Когда онѣ уже усѣлись при письменномъ столикѣ 
и Ната съ перомъ въ дрожайщей рукѣ собиралась на­
чертать первыя буквы, она вдругъ остановилась и на 
её свѣженькое личико легла тѣнь.

— Что съ тобой, Ната?
И она испугалась, когда увидала, какъ дѣвочка покрас­

нѣла и какія крупныя слёзы повисли на ея рѣсницахъ.
— Ната, ты плачешь!
Въ одну секунду Ната бросила перо и порывистымъ 

движеніемъ кинулась сестрѣ на шею, спрятавъ залитое 
слезами лицо на ея груди.

■ -  Что съ тобою? скажи Бога ради, не томи, допы­
тывалась Женя.

— Я недостойная, я недостойная, отчаянно твердила 
дѣвочка.

— Да что ты говоришь, что значитъ недостойная?
— Ахъ, Женя, ты такая хорошая, ты ничего не знаешь. 

А что у насъ дѣлается въ гимназіи! Раньше это все 
мнѣ казалось естественнымъ, а теперь страшно и гадко, 
гадко. За нами ухаживаютъ гимназисты и я кокетни­
чала. А послѣ мнѣ понравился одинъ студентъ, это 
уже въ этомъ году; онъ всегда ожидалъ меня за угломъ 
и провожалъ до дома, и онъ просилъ, умолялъ, чтобы 
я ему написала, хотя словечко, отвѣтила бы ему на его 
посланія; а меня очень занимали его письма, такія длин­
ныя и слогъ у него очень хорошій. Я гордилась, что 
онъ мнѣ такъ пишетъ и я стала отвѣчать ему; я не 
видѣла въ этомъ ничего дурного. Только вотъ сейчасъ 
я взяла перо и мнѣ ярко вспомнились прежнія письма 
и стало такъ стыдно... Я вообразила себѣ батюшку, и



№ 4. ОБЯЗАННОСТИ ПАСТЫРЯ. 97

мнѣ почувствовалось, что я отняла у себя права писать 
ему. Да, Женя, я очень грѣшная? скажи, я не слиш­
комъ грѣшная?

— Ната, неужели ты уже забыла слова Христа: „Не 
здоровые имѣютъ нужду во врачѣ, а больные“. И пом­
нишь ли? ко Христу пришли мытари и возлегли и ѣли. 
Фарисеи возмутились и спросили учениковъ: „почему 
Учитель Вашъ ѣстъ съ грѣшниками?"

— Я пришелъ призвать къ покаянію не праведни­
ковъ, но грѣшниковъ, отвѣтилъ Христосъ. И между 
апостолами мы встрѣчаемъ мытаря, а мытари вѣдь счи­
тались подонками общества. Іисусъ не бѣгаетъ отъ блуд­
ницъ, не отгоняетъ ихъ отъ себя. Онъ кротко и мило­
стиво бесѣдуетъ съ ними и отвѣчаетъ возмущенному 
фарисею, что больше возлюбитъ тотъ, кому больше про­
стится, чѣмъ тотъ, кому меньше простится, потому что 
онъ меньше долженъ.

Натуся, дорогая, кто былъ чище, непорочнѣе, святѣе 
кроткой Матери Іисуса, Дѣвы Маріи изъ Назарета? И 
этотъ Идеалъ чистоты и цѣломудрія, эта Приснодѣва 
не гнушается падшихъ женщинъ; она допускаетъ ихъ 
въ самое близкое свое общество, слѣдуетъ рядомъ съ 
ними за Сыномъ своимъ, Который позволяетъ имъ 
даже служить Себѣ имуществомъ своимъ. И по воскре­
сеніи Христосъ является впервые женщинѣ, прошлое 
которой было извѣстно всей Іудеи, которая считалась 
первая по красотѣ и по порочности превосходила всѣхъ 
блудницъ того времени, является Маріи Магдалинѣ по 
силѣ ея любви, приведшей её первой къ гробу Учителя. И 
съ того времени Марія Магдалина служитъ образцомъ 
раскаянія; она не только причислена къ лику святыхъ, 
она называется равноапостольной. Нѣтъ, дорогая, не 
можетъ быть, чтобы священникъ — преемникъ этихъ 
апостоловъ, могъ оттолкнуть наши души, хотя и грѣш-

7ГОЛОСЪ Ц Е Р К В И .



98 ГОЛОСЪ Ц ЕРКВИ . № 4 .

ныя, но любящія и жаждущія правды. Напишемъ 
ему, сестренка, напишемъ искренно, горячо. Какъ на 
исповѣди откроемъ передъ нимъ наши души и быть 
можетъ Господь смилуется надъ нами, откроетъ намъ 
его сердце.

И, низко наклонившись надъ изящнымъ столикомъ, 
онѣ задыхаясь и волнуясь сочиняли письмо, вкладывая 
въ каждое слово молодое, горячее сердце, переполнен­
ное любви къ Богу, къ ближнимъ, къ батюшкѣ, кото­
раго втайнѣ онѣ признавали святымъ. И ихъ души, 
юныя, чистыя кипѣли жаждой дѣла, онѣ надѣялись, 
что батюшка употребитъ ихъ силы на полезное, нужное, 
укажетъ имъ много дѣлъ, которыми онѣ спасутся, при­
близятся ко Христу.

Слѣдующіе дни были полны страха и надежды. Ната 
увѣряла даже сестру, что у неё развивается порокъ 
сердца. Женя была на видъ покойнѣе, но всякій разъ 
когда заходилъ почталіонъ, она сильно блѣднѣла. Это 
привлекло вниманіе ея мужа.

Е. Жадановская.

{Окончаніе слѣдуетъ).



„МУЧЕНИКИ"1).

Графиня Ванда Долеско тосковала: ея раненый подъ 
Львовомъ и долго болѣвшій сынъ теперь умиралъ. 
Непонятная болѣзнь подточила его здоровье, и моло­
дой еще человѣкъ гасъ, какъ потухающее пламя. Ста­
рая графиня была набожной католичкой: она вносила 
большіе вклады въ монастыри, она творила добро, по­
сѣщая тюрьмы, полная заботы, забыла обо всемъ, о 
войнѣ и врагахъ, въ своемъ горѣ горячо молилася 
святымъ Георгію, Стефану и Мартину о чудѣ, прося 
ихъ исцѣлить ея сына.

Никакіе ужасы войны, доходившіе до ея дома, ни 
вѣсти о побѣдахъ враговъ, ни страхъ передъ побѣди­
телями не пугали и не томили графа и графиню: свое 
горе заполонило ихъ домъ. Графиня говорила сыну не 
разъ, видя, какъ онъ слабѣетъ:

— Стефанъ, сынъ мой, кажется я бы раздала все, 
только бы видѣть тебя здоровымъ.

И несла щедрою рукою новыя подаянія въ тѣсныя 
тюрьмы стариннаго города, гдѣ томилися узники жен­
щины и дѣти, молилась пламенно въ церквахъ, обѣ­
щала богатые вклады въ монастыри, но графу не ста- 
новилося легче.

*) Окончаніе. См. м. Мартъ.
7 *



1 0 0 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

Была страстная недѣля. Наступалъ день Христа, и 
она молилася еще пламеннѣе, чѣмъ всегда, проводя 
ночи надъ сыномъ.

— Мама,—поднялся онъ какъ то дня за два до празд­
ника среди ночи,—мама, наша война—несетъ зло. Какъ, 
справедливо говорилъ Іосифъ: взявшій мечъ, мечемъ и 
погибнетъ"... Мой Іосифъ, мой другъ... Помнишь, онъ 
гостилъ у насъ въ нашемъ Будапештскомъ домѣ и во 
Львовѣ, когда я былъ юношей? такой свѣтлоглазый, 
высокій и красивый?!. Сейчасъ я видѣлъ его: онъ при­
шелъ ко мнѣ тихій и радостный и сказалъ:

— „Помоги моимъ дѣтямъ, Долеско: они въ тюрьмѣ... 
Спаси ихъ, и тебѣ станетъ лучше; Господь пошлетъ 
миръ въ твою душу ради нихъ и твоей матери; Господь 
исцѣлитъ ее, твоя душа болитъ, и отъ того ослабѣло 
твое тѣло“...

— Мама, я такъ ясно видѣлъ его... найди его дѣ­
тей... Я не брежу. Но онъ говорилъ, что его дѣти въ 
тюрьмѣ... поищи ихъ мама... Онъ былъ священникомъ 
въ Галиціи когда то, писалъ мнѣ... Ты знаешь, какъ 
глядѣли всѣ на этихъ отщепенцевъ? я пересталъ отвѣ­
чать ему, а потомъ пришла война.

— Я обойду тюрьмы, Стефанъ, чтобы тебя успокоить. 
Слава Богу, всѣ знаютъ меня, графинѣ Долеско есть 
пропускъ вездѣ. Но, вѣдь, я не знаю ни имени дѣтей, 
ни гдѣ они, а тюрьмы такъ переполнены. Еще сегодня 
утромъ у меня нашъ отецъ Вацлавъ просилъ на по­
гребеніе еврейской женщины; онъ недавно крестилъ 
ее въ тюрьмѣ... Можетъ быть, твой другъ вообще про­
ситъ тебя сдѣлать добро заключеннымъ дѣтямъ.

— Можетъ быть! — сказалъ сынъ устало. — Можетъ 
быть, это—простой обыкновенный сонъ.

И опять закрылъ глаза, утомленный бесѣдой.



Л1» 4. „мученики". 101

Весь день графиня не смѣла отойти отъ него, страшно 
ослабѣвшаго, но на другую ночь онъ опять проснулся, 
уже подъ утро, и притянулъ къ себѣ за руку задре­
мавшую мать.

— Мама, онъ, Іосифъ сейчасъ былъ тутъ, сказалъ: 
„Спаси моихъ дѣтей, и тебя исцѣлятъ святые; мои 
дѣти въ тюрьмѣ*. Почему ты не искала ихъ, мама?

— Я боялась оставить тебя, Стефанъ. Но я пойду, 
какъ встанетъ день. Я попрошу отца Вацлава пойти 
со мною: онъ изъ Галиціи бѣженецъ, ты не зналъ, я 
пріютила его: теперь многіе ищутъ пріюта. Можетъ 
быть, онъ поможетъ мнѣ отыскать дѣтей.

Она боялася сказать сыну, что дѣти Іосифа просто— 
сонная греза. И какъ только весеннее утро разгорѣлось 
румяной зарею, послала слугу за отцомъ Вацлавомъ, 
жившимъ въ ея дворѣ. Ксендзъ пришелъ тотчасъ же.

-— Вы похоронили уже, отецъ мой, вашу новокре­
щенную?

— Да.
— Отчего она умерла?—спросила графиня, думая о 

другомъ.
— Отъ истощенія,—сказалъ ксендзъ, — тюрьмы на­

биты, и я говорилъ вамъ, что тамъ томятся и гибнутъ 
полуголодныя дѣти; боюся, что и ея ребенокъ и дѣ­
вочка умрутъ тоже, а мнѣ жаль дѣтей: я всегда любилъ 
ихъ, а эти—съ нашей стороны.

— Вы знаете, что говоритъ мой сынъ? — сказала 
графиня, внезапно заинтересовавшись. И передала ему 
сонъ Стефана.

— Гдѣ я найду дѣтей, скажите мнѣ? А онъ такъ 
вѣритъ! Развѣ обмануть его ради спасенія жизни?

Отецъ Вацлавъ терпѣливо слушалъ ее, видимо вол­
нуясь и не смѣя перебить. А потомъ спросилъ то­
ропливо:



102 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. №  4 * .

— Скажите, ясновельможна панна, вашъ сынъ зо­
ветъ друга Іосифомъ и говоритъ онъ — священникъ? 
У меня былъ сосѣдъ священникъ Іосифъ Пальва, его 
растрѣляли вначалѣ войны. Дочь этого Пальвы здѣсь 
и зоветъ братомъ окрещенаго имъ мальчика Рувима, 
чью мать я похоронилъ вчера. Дѣти ослабѣли й похожи 
на птичекъ, которыя чахнутъ въ клѣткѣ. Умеръ взя­
тый съ ними старый Кириллъ Довба; умеръ здоровый 
и сильный Коваль Петръ и Магдалина; всѣ, что поса­
жены съ ними, зачахли въ неволѣ. Жива только дѣ­
вушка Анеля изъ мѣстечка: дѣти около нея. Простите, 
пани графиня, но я думаю, что дѣти безвинно томятся. 
И если пану Стефану видѣлся Іосифъ Пальва, то это 
прямо чудо. Я бы не посмѣлъ тревожить васъ прось­
бами о нихъ.

— Іосифъ Пальва?—сказала старушка пораженная.— 
Да, вы правы: это—чудо... это удивительное чудо: такъ, 
звали друга Стефана. Я сейчасъ же поѣду къ комен­
данту и попрошу взять дѣтей... О, Матерь Божія, не­
ужели же это не чудо?

— Тогда попросите и за Анелю: дѣти не пойдутъ 
безъ нея изъ тюрьмы; они прилѣпилися сердцемъ къ. 
тѣмъ, кто былъ около нихъ, а эта—послѣдняя. Думаю, 
что ихъ и не станутъ держать... О, Господи Боже, къ. 
чему привела эта война: столько жертвъ и столько 
пораженій. Сколько еще погибнетъ по тюрьмамъ невин­
ныхъ, а кому нужно ихъ страданіе, разореніе Галиціи, 
тысячи сиротъ!?.. О, пани графиня, не гнѣвайтеся на 
меня, но я не могу забыть разрушенныхъ костеловъ, 
сожженныхъ селъ и убитыхъ; ихъ трупы могли бы ка­
жется подняться до неба... И кому нужна была эта 
ужасная война? Простите меня, но нѣтъ силъ молчать. 
У васъ добрая душа: спасите хотя этихъ. Дѣвочка такъ 
слаба, что не можетъ ходить, а мальчикъ совсѣмъ ма-



№  4 . м у ч е н и к и " . 103

лышокъ. Какая вѣра въ этомъ ребенкѣ: онъ видитъ 
во снѣ своего любимаго отца Іосифа и говоритъ на­
званной сестрѣ: „Онъ придетъ и выведетъ насъ; Елена. 
Будь терпѣлива"... Какой тамъ воздухъ! а пища? развѣ 
можно жить, питаясь этой скудной пищей?! И я думаю, 
что только тогда, въ древніе времена, когда христіанъ 
мучили въ Римѣ, такой вѣрой дышали дѣти, какъ этотъ 
святой отрокъ. И я бы не повѣрилъ никому, если бы 
не зналъ самъ, что это сынъ Самуила корчмаря, не­
годнаго Самуила. Такъ вѣра творитъ чудеса!

— Стефанъ,—позвала сына графиня, знакомъ пока­
завъ сидѣлкѣ уйти,—дитя мое, я привела къ тебѣ отца 
Вацлава; онъ бѣжалъ изъ Галиціи и знаешь? онъ жилъ 
близко отъ твоего друга Іосифа, дѣти котораго дѣйстви­
тельно здѣсь.

Больной открылъ глаза и впился ими въ лицо отца 
Вацлава.

— Разскажите мнѣ ради Бога о немъ: я все вижу 
его и сейчасъ видѣлъ такого яснаго; онъ проситъ меня 
о дѣтяхъ. Ради Господа, • разскажите мнѣ о немъ!

Давно неинтересовавшійся ничѣмъ больной оживился, 
и. тѣнь надежды засвѣтилася въ глазахъ матери, когда 
она выходила изъ комнаты.

А отецъ Вацлавъ сталъ разсказывать простую по­
вѣсть о свѣтломъ подвигѣ Пальвы, не скрывъ ничего 
о наступленіи австрійцевъ, о его смерти и дѣтяхъ въ 
тюрьмѣ.

— Ваша пани мать поѣхала за ними, хлопотать о 
нихъ... Все это чудно: ваши сны и сны Рувима. А еще 
говорятъ, что нѣтъ чудесъ на свѣтѣ?!

— Зачѣмъ вы ушли оттуда? — спросилъ больной, 
беря руку священника,—оттуда, изъ Галиціи, отъ своей



104 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

паствы? Скажите мнѣ по правдѣ, не бойтесь меня. Вы 
боялись наступающихъ?

— Я... — опустилъ голову священникъ, — я боялся 
взглянуть имъ въ глаза: мнѣ было стыдно за тѣхъ, 
кто разорили край... за своихъ, панъ графъ. Вѣдь, не 
русскіе просили дани и разрушали храмы, не русскіе 
насиловали женщинъ и убивали дѣтей!

Графъ закрылъ глаза, но не взялъ своей руки изъ 
руки священника. И, помолчавъ немного, попросилъ:

— Помолитеся за меня, мой отецъ. Помолитесь за 
то, чтобы Господь помогъ правымъ. Мой отецъ слу­
жилъ когда то въ Польшѣ до полученія наслѣдства, 
обогатившаго насъ, и я знаю русскихъ лучше другихъ 
австрійскихъ магнатовъ.

Свѣтъ чуть падалъ въ окно подвальнаго помѣщенія 
старинной тюрьмы. Узкій косой лучъ его легъ на по­
худѣвшее личико Елены, чья голова лежала на колѣ­
няхъ блѣдной Анели. Маленькій Рувимъ взялъ ея руки 
и, приподнявъ ихъ на свѣтъ, сказалъ грустно:

— Бѣдныя руки, какъ онѣ похудѣли. Но я опять 
видѣлъ его сегодня и онъ сказалъ:

— „Воскресеніе Христа близко: Онъ придетъ къ 
вамъ, уведетъ отсюда, ждите “. — Я люблю его видѣть, 
нашего отца Іосифа. Мнѣ хочется просить, чтобы онъ 
взялъ меня съ собою, но я боюся сдѣлать это: онъ 
сказалъ, чтобы я берегъ тебя Елена. Только тогда, 
когда ты будешь счастлива, я попрошуся къ нему, 
потому что люблю его такъ же, какъ Іисуса; онъ ска­
залъ:— „Тому не страшно умирать, кто любитъ Христа". 
Но тебѣ нужно жить, Елена.

Рувимъ наклонилъ похудѣвшее личико, и рука Анели 
погладила его волосы.

— Ты правъ, что не боишься смерти,—горько улыб-



№  4 . „мученики". 105

нулась дѣвушка. — Она ходитъ по мадьярскимъ тюрь­
мамъ, дитя, и ей радуются люди. Какъ праведницы 
умерли: Марыня, Магдалина и Эсфирь, а Кириллъ и 
Петръ радовалися смерти... И все-таки тянется сердце 
къ солнцу: такъ бы поглядѣть' на родныя поля, на 
небо, послушать, какъ поютъ жаворонки, и звонятъ 
колокола, поцѣловать цвѣты!!. Что ты молчишь, дитя?— 
поцѣловала она лобъ Елены.

— Я думаю о злыхъ,—слабо сказала дѣвочка, — за­
чѣмъ они убили отца? У него тамъ въ нашемъ саду 
на могилѣ теперь зацвѣли цвѣты... а, можетъ быть, и 
цвѣты не цвѣтутъ теперь отъ горя?!

Она словно бредила, и Рувимъ, цѣлуя ея волосы, съ 
мольбою поднялъ глаза на узкое окно, за которымъ 
было невидное отсюда небо, царство милосерднаго Бога, 
гдѣ жили праведныя души, и откуда къ нему приходила 
душа любимаго отца Іосифа.

Уже къ вечеру явилась домой графиня; она страшно 
устала отъ хлопотъ, но, увидѣвъ сына, полнымъ ожи­
данія взглядомъ встрѣтившаго ее, отошла.

— Сейчасъ, голубчикъ, я пошлю отца Вацлава за 
ними... Столько хлопотъ! Отпустили всѣхъ трехъ: дѣ­
вочку, дѣвушку и мальчика. Господи Боже, правда, все 
правда, о чемъ шепчутся гайдуки въ домѣ... Изъ на­
шей земли ушла справедливость, и я право рада, что 
родилася полькою, Стефанъ. Столько труда выпросить 
свободу для двухъ дѣтей и дѣвушки! Люди говорятъ, 
что въ тюрьмахъ умираютъ сотни, и что русскіе 
близко!—тихо закончила она.—А наши власти все не­
умолимы къ правымъ и виноватымъ.

— Бросимъ все, мама; приготовьте одежду для нихъ... 
Я не знаю, но мнѣ лучше... хочется молиться, плакать, 
радоваться чему то, точно я дитя. И святой праздникъ



106 ГОЛОСЪ Ц ЕРКВИ . № 4 .

пришелъ для меня полный радости. Скоро ли привезутъ 
дѣтей, мама?

Когда Елену понесли изъ тюрьмы, Рувимъ еще могъ 
идти, держася за руку отца Вацлава. Но на воздухѣ 
онъ ослабѣлъ и рослый старый гайдукъ Романъ под­
хватилъ его, а другой, несшій Елену, сказалъ отцу 
Вацлаву:

— Ксенжъ добродзей, поддержите эту бѣдную дѣ­
вушку: она тоже опьянѣла отъ воли.

И ксендзъ довелъ Анелю до кареты Долеско.
Глаза Рувима большіе, прекрасные и полные думы, 

открылись въ теплой мягкой постели, куда его, обмы­
таго и одѣтаго, положили заботливыя руки. Елена ле­
жала рядомъ и спала, отдаваясь покою. Около нихъ 
хлопотали люди. И когда они ушли, оставивъ съ ними 
одного отца Вацлава, мальчикъ позвалъ его.

— Я васъ узналъ,—сказалъ онъ тихо,—это вы вы­
вели насъ оттуда?

— Нѣтъ, это вашъ отецъ,—отвѣтилъ мягко добрый 
старикъ.—Онъ приходилъ во снѣ къ графу Долеско, 
пріютившему васъ: они были друзьями когда-то, и про­
силъ его васъ взять... Спи. Сегодня ночь Воскресенія.... 
Теперь вы будете счастливы. Господь пошлетъ здоровье 
графу: ему полегчало ради Воскресенія Христа. Графиня 
молится въ радости... Жизнь будетъ хороша для васъ, 
дѣти. Докторъ надѣется вполнѣ, что Елена поправится 
скоро. Но, а тебя надо подлѣчить: ты, вѣрно, былъ со­
всѣмъ вольной птичкой, и тебѣ тяжело было вынести узы.

Священникъ не зналъ, что половину скудной пищи 
ребенокъ отдавалъ Еленѣ: вѣдь, отецъ Іосифъ велѣлъ 
ему беречь ее.

— Они хорошіе?—спросилъ ребенокъ.
И священникъ понялъ его.



АІ* 4. „м ученики". 107

— Да, дитя: это святые люди. Графиня радуется надъ 
дѣвочкой, какъ надъ дочерью, а Анеля плачетъ отъ 
счастья... Ну, усни. Выпей молока и усни. Господь при­
детъ къ тебѣ и пошлетъ силы.

Рувимъ послушно глотнулъ молока и, ослабѣвъ, опу­
стился на подушки. Блаженное чувство охватило его. 
Теперь онъ могъ уйти туда, куда ушли всѣ... Вонъ, 
небо за большими окнами; на немъ уже зажглися звѣзды. 
Марыня говорила имъ въ тюрьмѣ о Богѣ... Тихая, лас­
ковая Марыня. О небесныхъ путяхъ и святой ночи... 
Какъ хорошо уйти туда, гдѣ нѣтъ войны и злыхъ. И, 
вспомнивъ объ отцѣ, зашепталъ:

— „Боже, добрый, милый Боже, не накажи его, скажи, 
что я простилъ, что я не сержуся... И если онъ захо­
четъ, возьми его на небо".

Отецъ Вацлавъ не спалъ эту ночь, но не пошелъ 
молиться въ храмы города. Графиня хотѣла помолиться 
дома. И надиво всѣмъ графъ Стефанъ, уже сидѣвшій 
на постели, просилъ ее собрать около него всѣхъ слугъ 
и непремѣнно потребовалъ повезти его на креслѣ къ 
дѣтямъ.

Докторъ, осмотрѣвшій дѣвушку и дѣтей, дивился пе­
ремѣнѣ въ больномъ графѣ. Священникъ только что 
выслушалъ его, высказавшаго опасеніе за мальчика, 
и горевалъ о немъ.

— Жаль было бы это дитя; дѣвочка любитъ его, да 
и онъ такая чистая и свѣтлая душа!.. Не говорите 
графу о немъ ничего. Слава Богу, что дѣвочка попра­
вится: вѣдь, она и есть дочь его друга!

Послѣ краткой радостной службы графъ заснулъ крѣпко, 
и графиня подняла голову. Воскресеніе Христа принесло 
ей великую радость, и она обѣщала быть матерью дѣ­
тямъ усопшаго друга своего сына. Еще не смѣя вѣрить 
своей радости, она, измученная безсонными ночами, не



108 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

могла, однако, спать и сегодня поминутно приходила 
то въ свою спальню, куда перенесли кроватку дѣвочки 
по слову доктора, то заглядывала въ кабинетъ сына, 
гдѣ сидѣлка дремала у постели графа, то къ отцу Вац­
лаву, отдыхавшему въ глубокомъ креслѣ возлѣ ложа 
Рувима.

Полночь близилась. И въ торжественный часъ звуки 
колоколовъ наполнили городъ. Рувимъ встрепенулся, 
услыхавъ ихъ; его исхудалое тѣльце затрепетало, и 
глаза закрылись, полные небесной радости.

— Это — Воскресеніе? — спросилъ онъ. — Христосъ 
воскресъ въ эту ночь давно,—я знаю. А сейчасъ я ви- 
лѣлъ отца Іосифа; онъ взялъ меня на руки и сказалъ, 
что ангелы ждутъ насъ у Бога... Я видѣлъ ихъ всѣхъ: 
маму, Кирилла, Викентія Додоха, Гонка, Парву съ же­
ной, мать Павла Ислицы, Петра и маленькаго Марка; 
всѣхъ тѣхъ, что ушли. Марыня тянула ко мнѣ руки, 
Магдалина улыбалася мнѣ... Они сіяли свѣтомъ, а онъ... 
я не ушелъ съ нимъ, потому что долженъ былъ ска­
зать Еленѣ, тѣмъ добрымъ, всѣмъ и вамъ., особенно 
вамъ привѣтъ съ неба отъ нихъ всѣхъ... Поцѣлуйте 
Елену за меня: онъ унесетъ меня сейчасъ, пока зво­
нятъ колокола, туда, гдѣ нѣтъ злыхъ, къ доброму Ми­
лостивому Христу... мой дорогой отецъ Іосифъ.

Священникъ, роняя слезы, нагнулся надъ ребенкомъ, 
цѣлуя его, обѣщая сказать его слова другимъ. Онъ сло­
жилъ маленькія руки, послѣ того какъ худое тѣльце, 
встрепенувшись навстрѣчу кому то невидимому, стало 
цѣпенѣть, бережно откинулъ шелковистые кудри съ 
высокаго лба. А за окномъ торжественно звонили ко­
локола.

— Идите,—позвала его графиня испуганно,—идите, 
отецъ мой: Стефанъ зоветъ васъ, волнуется... Ради 
Бога скорѣе...



Графъ сидѣлъ на постели и тянулъ руки къ нимъ, 
какъ дитя. Сидѣлка, испуганная его волненіемъ, ста­
ралась его успокоить, но онъ отводилъ ея руки, же­
лавшія его уложить.

— Отецъ мой, мама, развѣ вы не видѣли его? онъ 
былъ тутъ съ мальчикомъ на рукахъ... Онъ сказалъ: 
„Христосъ Воскресе!" и попросилъ меня любить его. 
дитя. Потомъ они оба улыбнулися мнѣ -  Іосифъ и ре­
бенокъ—и исчезли за окномъ, словно растаяли въ ко­
локольномъ звонѣ.

— Аминь!—сложилъ руки отецъ Вацлавъ.—Они ушли 
радоваться на небо... Душа Рувима такъ тянулась туда: 
ему трудно было бы жить на землѣ; земныя ласки чужды 
душѣ, тоскующей о небесномъ.

И онъ разсказалъ о томъ, какъ принялъ послѣднія 
слова Рувима и далъ ему послѣдній поцѣлуй.

— Въ тюрьмѣ ребенокъ тосковалъ о солнцѣ... А мнѣ 
жаль, что онъ не увидалъ его на землѣ,—сказалъ ста­
рецъ, отирая слезы.— Нужно помолиться за Рувима.

И они всѣ стали молиться за усопшаго подъ зати­
хающій звонъ колоколовъ.

№ 4 . „ мученики". 109

Утромъ графъ самъ дошелъ до ложа ребенка; его 
руки только что приласкали дѣвочку Елену, радовав­
шуюся солнцу, свѣту и ласкѣ: она ничего не знала о 
томъ, что ея другъ ушелъ на небо.

Графъ долго смотрѣлъ на маленькій трупъ, осыпан­
ный цвѣтами весны, на чистое красивое личико,—и 
тихо сказалъ отцу Вацлаву, беря его за руку:

— Чѣмъ заплатимъ мы за эти жертвы? что скажемъ 
Господу? какъ отвѣтимъ за нихъ?

— Отвѣтимъ любовью къ другимъ,—опустивъ голову, 
сказалъ священникъ,—осыплемъ ихъ ласками, сдѣлаемъ 
свѣтлой ихъ сиротскую долю... Война скосила много



110 ГОЛОСЪ Ц ЕРКВ И . №  4 .

цвѣтовъ, она опустошила поля Галиціи и Польши: бу­
демъ беречь оставшіеся намъ цвѣты... Мы, вѣдь, тоже 
потеряли многое: вѣру въ людей, въ правое дѣло; мо­
жетъ быть, Господь проститъ намъ за эти тяжелыя 
потери... Не будемъ жалѣть этого мученика: Господь 
принялъ его свѣтлую душу. Смотрите, онъ точно улыб­
нулся, умирая.

И оба еще долго любовалися на осыпанное цвѣтами 
личико, улыбавшееся имъ изъ цвѣтовъ кроткой и свѣт­
лой небесной улыбкой.

Весеннее солнце осыпало послѣднее ложе Рувима, 
точно желая вознаградить его заразъ за всѣ долгіе 
мѣсяцы, когда ребенокъ тосковалъ въ душной тюрьмѣ 
по свѣту и волѣ, исполняя свой долгъ. Въ день Христа 
его открывшіеся для неба глаза увидѣли иной свѣтъ, 
и ему уже не нужны были цвѣты мадьярскаго города. 
Бѣдный цвѣтокъ галиційскихъ полей уже не могъ ви­
дѣть ни ихъ, ни поздней ласки: ему не нужно было 
ничего на землѣ.

— Онъ воскресъ въ Царствѣ Господа,—проговорилъ 
отецъ Вацлавъ,—но воскреснетъ ли Галиція? Помоги ей, 
Боже Милосердный. Можетъ быть, враги будутъ добрѣе 
къ ней, чѣмъ свои!

И графъ Долеско сказалъ съ печальнымъ убѣжденіемъ:
— Я думаю, что это будетъ такъ, мой отецъ.

А. Макарова-Мирская.



Часовня.

Кой-гдѣ средь улицъ суетливыхъ 
Святымъ крестомъ осѣнены,
Какъ островки средь волнъ бурливыхъ 
Часовни малыя видны.

Толпы проходятъ передъ ними, 
Вокругъ движеніе и шумъ...
Но, полонъ думами своими,
Собой лишь занятъ каждый умъ—

Что за расчетъ искать чужого?
Немало собственныхъ заботъ.
Что за нужда до дѣлъ другого?
Скорѣй, скорѣе же впередъ.

Вѣдь взглядъ исполненный участья 
Не облегчитъ больную грудь,
Бѣднякъ пусть самъ поищетъ счастья, 
Найдетъ, быть можетъ, какъ-нибудь. 

Едва ли встрѣтишь состраданье,
Привѣтъ для сердца дорогой,
Скорѣе новое страданье,
При видѣ сухости людской;

А тамъ внутри часовни малой 
Царитъ святая тишина,
И говоритъ душѣ усталой 
О вѣчномъ отдыхѣ она;



112 ГОЛОСЪ Ц ЕРКВ И . №  4 .

Кто бъ ни былъ ты, войди, не бойся,
И для тебя открыта дверь,
Здѣсь отдохни и успокойся,
Всѣ скорби Господу повѣрь;

Какъ все для сердца здѣсь знакомо,
Тутъ уголокъ для всѣхъ родной,
И самъ ты здѣсь какъ будто дома,
Здѣсь ты не лишній, не чужой; 

Смягчаетъ все души страданье:
Лампадъ мерцаніе цвѣтныхъ 
И полумракъ, и ризъ сіянье,
И лики кроткіе святыхъ.

Кто бъ ни былъ ты, богачъ иль бѣдный, 
Уйди на мигъ отъ суеты,
Здѣсь ликъ Заступницы усердной 
И ликъ Христа увидишь ты;

Войди заботой удрученный 
Хотя на нѣсколько минутъ,
Повѣрь, молитвой освященный 
Успѣшнѣй будетъ всякій трудъ.

Здѣсь окрылишься ты душою 
Въ бесѣдѣ съ Господомъ твоимъ,
И съ тихой думою святою,
Быть можетъ выйдешь ты другимъ.

*  *
*



Внутренняя миссія въ Тамбовской 
епархіи за послѣднюю четверть истек­

шаго столѣтія

Считаемъ не лишнимъ сказать нѣсколько словъ еще объ 
одномъ учрежденіи въ епархіи, призванномъ удовлетворять 
нуждамъ миссіи— о миссіонерско-плаломщической школѣ. 
Согласно постановленію 1-го Всероссійскаго миссіонерскаго 
съѣзда въ Москвѣ синодальными правилами, отъ 1888 года 
25 мая за № 1116, предписывалось „заботиться объ 
устройствѣ школъ для подготовленія способныхъ крестьянъ 
къ миссіонерской дѣятельности среди раскольниковъ и сек­
тантовъ, по образцу школы, основанной въ г. Вяткѣ о. 
протоіереемъ Кашменскимъ х). Когда на первомъ епархі­
альномъ миссіонерскомъ съѣздѣ въ Тамбовѣ въ 1892 году 
зашелъ вопросъ о содѣйствіи приходскимъ пастырямъ въ 
ихъ борьбѣ съ расколо-сектантами со стороны прихожанъ, 
то съѣздъ постановилъ: „такъ какъ раскольники и сектанты 
смотрятъ на приходскихъ священниковъ и духовныхъ мис­
сіонеровъ, какъ на лицъ, прямо заинтересованныхъ въ за­
щитѣ православной церкви, по самому положенію своему, и 
потому недовѣрчиво относятся къ бесѣдамъ послѣднихъ, то 
представляется весьма желательнымъ содѣйствіе самихъ

*) Окончаніе. См. м. мартъ „Г. ДА  
Д См. прав. 8*е.
голосъ Ц Е Р К В И . 8



114 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. №  4 .

прихожанъ въ борьбѣ съ сектантами. Для подготовленія та­
кихъ поборниковъ изъ прихожанъ, съѣздъ находитъ весьма 
полезнымъ устройство въ Тамбовѣ миссіонерской школы по 
образцу Вятскаго миссіонерскаго училища". Такимъ обра­
зомъ мѣстный съѣздъ пришелъ къ мысли, высказанной 1-мъ 
Всероссійскимъ миссіонерскимъ съѣздомъ. При обсужденіи 
приведеннаго мнѣнія Тамбовскаго съѣзда, Совѣтъ Братства, 
журналомъ отъ 16 мр.— 2 апр. 92 г. за №  5, постано­
вилъ: „проситъ Вятское Святителя Николая Братство вы­
слать въ Совѣтъ уставъ и программу миссіонерскаго учи­
лища и по полученіи имѣть сужденіе объ открытіи тако- 
ваго училища въ Тамбовѣ". Когда вторично, въ засѣданіи 
18 мая. Совѣтъ обсуждалъ этотъ вопросъ, то пришелъ къ 
заключенію, что „самостоятельное существованіе такой 
школы въ Тамбовѣ невозможно, по ограниченности денеж­
ныхъ средствъ, посему проситъ Его Преосвященство пре­
образовать существующую при архіерейскомъ домѣ школу 
церковнаго пѣнія введеніемъ въ ея курсъ преподаванія 
краткихъ существенно-необходимыхъ свѣдѣній по расколо­
сектантству, причемъ поручить составленіе программы осо­
бой коммисіи изъ преподавателя семинаріи по расколу и 
двухъ епархіальныхъ миссіонеровъ". По утвержденіи 29 
мая заключенія Совѣта мѣстнымъ Преосвященнымъ, была 
составлена особая коммисія, которая выработала требуемую 
программу и представила ее на разсмотрѣніе Совѣта Брат­
ства. Совѣтъ одобрилъ программу и 23 іюня вошелъ съ 
ходатайствомъ къ Его Преосвященству, въ которомъ про­
силъ „переименовать школу церковнаго пѣнія при архіе­
рейскомъ домѣ въ миссіонерско-псаломщическую съ двух­
годичнымъ курсомъ; назначить 4 урока въ недѣлю по ис­
торіи раскола и сектантства для 1-го класса и 6 уроковъ 
для обличенія раскола и сектантства во 2-мъ классѣ; учре­
дить должность помощника епархіальнаго противосектант­
скаго миссіонера съ возложеніемъ на него обязанности за-



-№ 4. ВНУТР. МИССІЯ ВЪ ТАМБОВСКОЙ ЕПАРХІИ. 115

ннматься въ школѣ *) и назначить ему содержаніе 700 р. 
въ годъ, остающихся изъ оклада содержанія о. епархіаль­
наго противосектантскаго миссіонера, за опредѣленіемъ его 
въ штатнаго священника каѳедральнаго собора“ . Въ томъ-же 
году 1-го іюля Преосвященный утвердилъ ходатайство Со­
вѣта * 2), а въ 1893 году для завѣдыванія дѣлами школы 
былъ составленъ особый комитетъ, подъ предсѣдательствомъ 
о. ректора семинаріи 3). По поводу открытія этой школы 
въ отчетѣ Братства за 1892 годъ читаемъ: „самое видное 
мѣсто изъ всѣхъ мѣропріятій Братства, направленныхъ къ 
искорененію раскола и сектантства, по справедливости должно 
занять учрежденіе и открытіе въ сентябрѣ мѣсяцѣ отчет­
наго года миссіонерско-псаломщической школы. Школа эта 
преобразована, въ виду запросовъ времени, изъ существо­
вавшей доселѣ при Тамбовскомъ архіерейскомъ домѣ, от­
крытой на средства Преосвященнаго епископа Іеронима, 
школы церковнаго пѣнія. Задача ея состоитъ въ томъ, чтобы

Ц Причемъ тутъ званіе: „помощи, еііарх. мисс.“?!. Развѣ обязан­
ность заниматься въ школѣ лежитъ на епарх. миссіонерѣ и развѣ съ 
цѣлью освободить его отъ занятій въ школѣ учреждалась новая долж­
ность?!.. Конечно нѣтъ!.. Въ данномъ случаѣ это лишь игра словъ для 
большаго удобства передвиженія суммъ епархіальной миссіи на нужды 
школы!.. Но развѣ Епарх. съѣздъ духовенства въ янв. 1887 года для сей 
цѣли установилъ сборъ?!.. Вѣдь такимъ путемъ можно довести дѣло до того 
что сборъ поступаетъ на содержаніе двухъ спеціальныхъ епархіал. мис­
сіонеровъ, а расходуется на содержаніе гг, преподавателей какихъ-то 
школъ, или о. о. штатныхъ іереевъ!.. Впрочемъ, какъ видно изъ братскихъ 
отчетовъ, Братство съ 1893 года отпускаетъ на нужды школы лишь 600 р. 
и притомъ изъ своихъ средствъ для уплаты жалованья преподавателямъ 
миссіонерскихъ предметовъ въ школѣ;—очевидно, что суммы епархіальной 
миссіи вѳ расходуются на сіе!..

2) Равртияя епархіальному Преосвященному преобразованіе шко­
лы, Св. Синодъ предоставилъ ему право дѣлать измѣненія въ программѣ 
по расколу и сектантству, по указанію опыта и примѣнительно къ мѣ­
стнымъ потребностямъ.

3) До 1896 года въ составъ комитета миссіонерско-псаломщ. школы 
не входили епархіальные миссіонеры и лишь, когда стали раздаваться го­
лоса. недовольные школой,—появляются въ составѣ комитета школы и 
■епархіал. миссіонеры, конечно, въ качествѣ громоотвода!!.

8 '



116 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

приготовлять опытныхъ въ чтеніи и пѣніи псаломщиковъ*, 
которые вмѣстѣ съ тѣмъ, располагая нѣкоторыми спеціаль­
ными свѣдѣніями по важнѣйшимъ вопросамъ православной 
и сектантской догматики, могли-бы быть ближайшими по­
мощниками приходскихъ священниковъ въ дѣлѣ обращенія 
заблудшихъ на путь правый. Сообразно такой задачѣ, въ 
программу школы введено преподаваніе краткихъ, суще­
ственно-необходимыхъ свѣдѣній по расколу и сектантству3). 
Въ настоящее время миссіонерско-псаломщическая школа 
представляетъ правильно организованное учебное заведеніе 
съ двухгодичнымъ курсомъ. Послѣ Закона Божія первен­
ствующее мѣсто въ программѣ школы, нѣсколько большей 
курса двукласной церковно-приходской школы, отведена 
миссіонерскимъ предметамъ... При незначительномъ пособіи 
отъ Братства (240 руб.), школа содержится на средства, 
изыскиваемыя Преосвященнымъ'4. Такимъ образомъ, пред­
ложеніе миссіонерскихъ съѣздовъ, одобренное синодаль­
ными правилами объ устройствѣ миссій,— о необходимости 
учрежденія въ епархіяхъ самостоятельныхъ миссіонер­
скихъ школъ для лицъ крестьянскаго сословія, съ цѣлью 
образовать изъ нихъ контингентъ помощниковъ сельскихъ 
пастырей въ ихъ борьбѣ съ расколосектантами, для Там­
бовской епархіи было отвергнуто и предлагаемый типъ школы 
замѣненъ обычной духовно-сословной школой со спеціаль­
нымъ назначеніемъ дать пріютъ неудачникамъ, почему-либо- 
выбывшимъ изъ духовно-учебныхъ заведеній, или не мо-

3) Неужели программа школы пѣнія была вполнѣ пригодна для цѣ­
лей миссіи?!. Вѣдь она преслѣдовала развитіе преимущественно вокаль­
ныхъ способностей питомцевъ школы, въ значительный ущербъ ихъ обще­
му развитію, которое въ миссіонерской школѣ стоитъ на первомъ планѣ!. 
Да и вообще, какъ примирить интересы двухъ отдѣловъ школы: псалом­
щическаго и миссіонерскаго, безъ ущерба одному изъ нихъ?!. Нерѣдко х о ­
рошій для псаломщичества, т.-е. прекрасно поющій и читающій питомецъ 
школы оказывается вполнѣ непригоднымъ для цѣлей миссіи—куда дѣвать, 
его? Очевидно, сочетаніе двухъ цѣлей школы невозможно...



№ 4. ВНУТР. МИССІЯ ВЪ ТАМБОВСКОЙ ЕПАРХІИ. 117

гущимъ поступить въ нихъ, посредствомъ снабженія та­
ковыхъ лицъ, по истеченіи двухлѣтняго обученія ихъ въ 
школѣ, правами на полученіе мѣстъ: псаломщика, псалом- 
щика-миссіонера, псаломщика—учителя церковно-приход­
скихъ школъ и, по истеченіи 5 лѣтъ службы,—діакона, 
безъ новаго устнаго испытанія!.. Думаемъ, что данное яв­
леніе,— разумѣемъ права школы, программа которой лишь 
„нѣсколько больше курса двуклассной церк.-приход. шко- 
лы“,— рѣдкое въ русскихъ епархіяхъ, если только не един­
ственное!.. Ужъ если, по мнѣнію Совѣта Братства, въ Там­
бовской епархіи не могла быть открыта самостоятельная 
миссіонерская школа, то не лучше-ли было открыть ее не 
при школѣ, имѣющей программу лишь „нѣсколько“ боль­
шую курса двуклассной церковно-приходской школы, а при 
школѣ съ значительно большей программой, каковы напр. 
второклассныя церковно - приходскія школы, въ изобиліи 
имѣющіяся въ Тамбовской епархіи. Въ пользу этого мнѣ­
нія можно привести еще слѣдующія соображенія: въ 1-хъ, 
Братство оплачиваетъ 10 недѣльныхъ миссіонерскихъ уро­
ковъ въ названной школѣ 600-ми рублями въ годъ, счи­
тая по 60 руб. за урокъ,— плата, по нашему мнѣнію, 
весьма высокая для учителя школы по типу начальныхъ 
церковно-приходскихъ школъ!.. Между тѣмъ, при открытіи 
миссіонерскаго отдѣла при второклассныхъ церковно-при­
ходскихъ школахъ, въ видѣ тѣхъ-же 10 уроковъ 2), для 
вознагражденія преподавателя, избираемаго изъ учитель­
скаго персонала школы, потребовалось-бы тах іти ш  150— 
200 руб. въ годъ; такимъ образомъ на 600 руб. были-бы 
■открыты не одна, а три—четыре миссіонерскія школы; въ 2-хъ

') Эти уроки могутъ быть введены или въ видѣ добавочныхъ, или вза­
мѣнъ какихъ-либо изъ необязательныхъ для преподаванія въ сихъ шко­
лахъ предметовъ, напр. физики, геометріи... Въ послѣднемъ случаѣ гоно­
раръ преподавателя можно ограничить 150 руб. въ годъ, съ строгимъ кон­
тролемъ надъ его дѣятельностью со стороны вѣдающихъ дѣлами миссіи.



118 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

— эти школы были бы несравненно цѣннѣе для миссіонер­
скаго дѣла, потому-что открывались-бы въ крупныхъ сек­
тантскихъ селахъ или вблизи ихъ 2), и ихъ питомцы, сверхъ 
достаточной общеобразовательной подготовки къ слушанію 
миссіонерскихъ предметовъ, имѣли-бы возможность прак­
тически знакомиться съ противосектантской полемикой, 
подъ руководствомъ своихъ преподавателей и миссіонеровъ, 
пріѣзжающихъ въ села для бесѣдъ; въ 3-хъ—питомцы вто­
роклассной, а слѣдовательно и миссіонерской школы, какъ 
дѣти крестьянъ, вызвали-бы громадное сочувствіе къ дѣлу 
миссіи со стороны своихъ родныхъ и другихъ сельчанъ, 
особенно если достойнѣйшихъ изъ нихъ наградить правами 
предоставленными питомцамъ миссіонерско-псаломщической 
школы3); въ 4-хъ, наконецъ, этотъ типъ школъ весьма 
близокъ къ рекомендованной Св. Синодомъ школѣ протоі­
ерея Кашменскаго и потому даетъ основаніе, при затратѣ 
незначительныхъ средствъ, разсчитывать на успѣхъ, гаран­
тируемый и достаточно обширной общеобразовательной про­
граммой второклассныхъ церковно - приходскихъ школъ. 
Ближайшее наблюденіе за миссіонерской дѣятельностью 
названныхъ школъ и ходомъ преподаванія въ нихъ мис­
сіонерскихъ предметовъ, а также и руководство ими можно 
возложить на окружныхъ и епархіальныхъ миссіонеровъ.— 
Но вернемся къ существующей миссіонерско-псаломщиче­
ской школѣ. Представьте себѣ образовательный цензъ лицъ, 
предъ поступленіемъ ихъ въ школу, которая лишь спустя 
два года снабдить ихъ знаніями „нѣсколько больше курса

2)  И то и другое въ Тамбов. еиарх. вполнѣ достижимо, т. к. нѣ­
сколько второклассныхъ школъ находится въ крупныхъ центрахъ сектант­
ства, а нѣсколько вблизи таковыхъ.

3) Конечно безъ обѣщанія мѣста діаконскаго черезъ 5 лѣтъ службы^ 
такъ-какъ оно можетъ дать не малый поводъ къ небреженію дѣломъ мис­
сіи въ должности псаломщика и учителя. А лучше саномъ діакона награж­
дать уже достойно потрудившихся на миссіонерскомъ поприщѣ въ низ­
шихъ должностяхъ.



№ 4. ВНУТР. МИССІЯ ВЪ ТАМБОВСКОЙ ЕПАРХІИ. 119

двуклассной церк.-приходской школы"!.. Безъ сомнѣнія вы 
поразитесь, какъ возможно въ теченіе двухъ лѣтъ образо­
вать ихъ настолько, чтобы они хотя отчасти были достойны 
получаемыхъ правъ и дѣйствовали въ качествѣ „ближай­
шихъ помощниковъ приходскихъ священниковъ въ дѣлѣ 
обращенія заблудшихъ на путь правый"?!. Вѣдь одной при­
надлежности къ „пути правому" недостаточно для просвѣ­
щенія свѣтомъ его другихъ... для сего еще требуется ясное 
и точное пониманіе „пути праваго" и умѣнье открыть не­
правоту въ „пути неправомъ"... Но послѣдняго мы не при­
знаемъ за питомцами миссіонерско-псаломщической школы, 
какъ вслѣдствіе крайняго недостатка въ общемъ развитіи 
ихъ умственныхъ способностей, такъ и вслѣдствіе ничтож­
ности времени, удѣляемаго на ихъ миссіонерское образо­
ваніе. Не говоримъ уже о томъ, что и самый методъ пре­
подаванія въ школѣ напр., исторія и обличенія раскола 
по извѣстнѣйшему въ семинаріяхъ и академіяхъ учебнику 
проф. Н. Ивановскаго заслуживаетъ лишь удивленія!.. Да 
и программа по обличенію сектантства поражаетъ своею 
краткостью и несоотвѣтствіемъ нуждамъ миссіонерскаго дѣла 
въ Тамбовской епархіи. Напримѣръ, на выпускномъ экза­
менѣ за 1900 годъ она состояла изъ слѣдующихъ 7 би­
летовъ:

1 б. 1) Ученіе молоканъ объ іерархіи. Истинность православнаго ученія 
объ іерархіи. Основанія, приводимыя молоканами въ оправданіе своего 
ученія объ іерархіи и опроверженіе ихъ.

2 б. Ученіе молоканъ о таинствахъ. Опредѣленіе слова: „таинство^. 
Разборъ ученія молоканъ о таинствѣ крещенія. Свидѣтельства Св. Писанія 
о водномъ крещеніи.

3 б. О почитаніи святыхъ противъ молоканъ. Ученіе правосл. церкви о 
почитаніи святыхъ. Доказательства Св. Писанія о необходимости почита­
ніи святыхъ. Возраженіе молоканъ противъ почитанія святыхъ.

4 б. О молитвенномъ призываніи святыхъ противъ молоканъ. Ученіе 
правосл. церкви о благоугодности (?) призыванія святыхъ, свидѣтельства

9 Въ программѣ счетъ билетовъ идетъ подъ №№ 12—18; а первые 11 
билетовъ по обличенію раскола.



120 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4.

Св. Писанія. Возраженія молоканъ противъ ученія церкви о молитвенномъ 
призываніи святыхъ? основанія, приводимыя ими. Опроверженіе такихъ 
основаній. Свидѣтельства Св. Писанія, приводимыя молоканами въ защиту 
своего ученія.

о б. О храмѣ и объ иконопочитаніи противъ молоканъ. Ученіе о храмѣ 
и объ иконопочитаніи Св. Писанія. Доказательства древности иконопочи­
танія. Свидѣтельства Св. Писанія.

6 б. Смыслъ и значеніе иконопочитанія. Мѣста изъ Св. Писанія, при­
водимыя молоканами противъ сей истины, и неосновательность ихъ.

7 бил. Критическій разборъ основнаго принципа молоканскаго Богопо­
чтенія.

Должно замѣтить, что питомцы школы знакомятся со 
взглядами молоканъ на разные спорные предметы, уже от­
жившими не у однихъ Тамбовскихъ молоканъ; напр. —  
„вода— ученіе"; „иконы— идолы" и пр... Сверхъ ничтож­
наго знакомства съ молоканствомъ питомцы школы не по­
лучаютъ никакихъ свѣдѣній о другихъ, также сильно рас­
пространенныхъ въ Тамбовской епархіи и не менѣе живучихъ 
сектахъ, каковы: обрядовая штунда, или штунда-баптизмъ, 
хлыстовщина и субботничество, или жидовство. Все это 
обезцѣниваетъ миссіонерское значеніе школы до 0. И не 
мы одни такого мнѣнія. Уже сдѣлано было четыре выпу­
ска въ школѣ, а Совѣтъ „не имѣлъ никакихъ свѣдѣній 
ни о мѣстѣ службы, ни о дѣятельности псаломщиковъ- 
миссіонеровъ“ и лишь по привычкѣ продолжалъ писать 
въ братскихъ годичныхъ отчетахъ, что „во главѣ всѣхъ 
мѣропріятій братства *), направленныхъ къ ослабленію ра- 
сколо-сектантства въ епархіи ио-прежнему стояла миссіо­
нерско-псаломщическая школа"... Между тѣмъ вопросъ о 
школѣ былъ поднятъ на 2-мъ Епархіальн. миссіонерскомъ 
съѣздѣ въ засѣданіи 27 янв. 1898 г. По заявленію чле-

г) Такъ-какъ шкода обязана братству лишь 600 руб. ежегодной субси­
діи п такъ какъ дѣлами ея завѣ дуетъ не Совѣтъ Братства, а особый ко­
митетъ, подъ непосредственнымъ наблюденіемъ Его Преосвященства, то 
она вовсе не можетъ считаться „мѣропріятіемъ Б р а т с т в а а является 
учрежденіемъ епархіальнымъ.



№ 4. ВНУТР. МИССІЯ ВЪ ТАМБОВСКОЙ ЕПАРХІИ. 121

новъ съѣзда: „вышедшіе изъ школы псаломщики-миссіо­
неры являются мало подготовленными къ веденію бесѣдъ 
съ заблуждающимися; у нихъ даже нѣтъ желанія служить 
въ расколо-сектантскихъ приходахъ. Да отъ названной 
школы и нельзя ожидать благопріятныхъ результатовъ 
для нашей миссіи, такъ-какъ въ нее поступаютъ неразви­
тые и мало учившіеся юноши, которые втеченіе двухъ лѣтъ, 
при массѣ другихъ занятій, не могутъ физически овладѣть 
необходимыми полемическими познаніями. Между тѣмъ 
Братство расходуетъ на эту школу ежегодно 600 руб. На­
ходя этотъ расходъ безполезнымъ, съѣздъ ходатайствуетъ 
предъ Его Преосвященствомъ о закрытіи въ школѣ препо­
даванія миссіонерскихъ предметовъ и о назначеніи освобо­
дившейся Братской субсидіи на устройство по селамъ мис­
сіонерскихъ курсовъ*'. Обсуждая постановленіе съѣзда, со­
стоящаго изъ лицъ, близко знакомыхъ съ дѣятельностью 
питомцевъ школы, такъ какъ послѣдніе служатъ въ при­
ходахъ подъ непосредственнымъ ихъ наблюденіемъ, Совѣтъ 
Братства пришелъ къ заключенію, что „съѣздъ не указалъ 
данныхъ, на основаніо которыхъ онъ высказалъ невыгод­
ное мнѣніе о миссіонерско-псаломщической школѣ (!), а 
Совѣтъ не имѣетъ свѣдѣній о служебной дѣятельности 
воспитанниковъ сей школы 1), почему и не находитъ воз­
можнымъ согласиться съ мнѣніемъ съѣзда о прекраще­
ніи преподаванія миссіонерскихъ предметовъ въ школѣ и 
полагалъ-бы сужденіе о миссіонерско-псаломщической школѣ 
отложить впредь до полученія свѣдѣній о питомцахъ сей 
школы. А тѣмъ временемъ просить Консисторію собрать 
чрезъ оо. благочинныхъ свѣдѣнія, въ какіе приходы по­
ступили воспитанники миссіонерско-псаломщической школы 
н занимаются-ли они и какъ миссіонерскимъ дѣломъ".

6 Почему же Совѣтъ не собиралъ такихъ свѣдѣній, — неужели слѣпо 
надѣялся на миссіонерскую правоспособность питомцевъ школы?!.



122 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4.

И такъ, грянулъ громъ!.. Совѣтъ пробудился отъ долго­
лѣтней спячки и приступилъ къ провѣркѣ своего взгляда 
на школу путемъ собранія „данныхъ"... Не обратилъ онъ 
вниманія на то, что не голословно-же оо. миссіонеры вы­
сказались на съѣздѣ противъ школы и что у нихъ-же 
придется оо. благочиннымъ добывать требуемыя Совѣтомъ 
свѣдѣнія!.. Пока постановленіе Совѣта приводилось въ дѣй­
ствіе, Совѣтъ въ братскомъ отчетѣ за 1898 годъ высту­
пилъ съ длинной агіологіей въ пользу школы: „принимало, 
пишетъ онъ, Братство въ отчетномъ году дѣятельное уча­
стіе и въ судьбѣ миссіонерско-псаломщической школы *). 
Задача ея состоитъ, главнымъ образомъ, въ томъ, чтобы 
приготовить опытныхъ въ чтеніи и пѣніи псаломщиковъ * 2). 
При участіи Совѣта Братства въ курсъ школы въ 1892 г. 3) 
введено преподаваніе миссіонерскихъ предметовъ, откуда 
школа собственно и получила свое настоящее названіе. 
При этомъ Братство не имѣло въ виду сдѣлать изъ уче­
никовъ псаломщической школы настоящихъ миссіонеровъ 4), 
а дать имъ возможность, хотя кратко, ознакомиться съ 
расколомъ и сектантствомъ. Свѣдѣнія по расколо-сектант­
ству далеко не лишни для псаломщиковъ при современ­
ныхъ условіяхъ жизни приходскаго духовенста. Нъ случаѣ 
поступленія въ раскольйическія и сектантскія села, куда 
многіе изъ воспитанниковъ псаломщической школы дѣй­
ствительно и опредѣлены 5), они могутъ быть полезны ири-

г ) Здѣсь Братство говоритъ лишь о своемъ „участіи“ въ судьбѣ школы, 
не выставляя ее „однимъ изъ видныхъ мѣропріятій Братства“!..

2) $іс!.. Почему же доселѣ Совѣтъ полагалъ задачу школы въ выпускѣ 
не просто псаломщиковъ и не „главнымъ образомъ'4 ихъ, — а „псаломщи- 
ковъ-миссіонеровъ4*, отчего и школа называется „миссіонерско псаломщи­
ческой “?!. .

3) Не „при участіи44,—а исключительно по мысли Совѣта Братства!..
4) Конечно, не было у Совѣта цѣли выпускать псаломщиковъ и „не 

миссіонеровъ14, иль только слывущихъ зя миссіонеровъ?!..
5) Но откуда же Совѣтъ вдругъ узналъ объ этомъ, когда, по его же за­

ключенію, онъ „не имѣлъ свѣдѣніи ни о мѣстѣ службы, ни о служебной 
дѣятельности питомцевъ школы" и лишь во 2-ой половинѣ 98 г ., вслѣдствіе



№ 4. ВНУТР. МИССІЯ ВЪ ТАМБОВСКОЙ ЕПАРХІИ. 12а

ходскимъ священникамъ въ дѣлѣ обращенія заблудшихъ 
на путь правый. Въ самомъ дѣлѣ, приходскіе священники, 
при всемъ желаніи послужить дѣлу миссіи, отвлекаются 
отъ этого исполненіемъ другихъ пастырскихъ обязанностей, 
кругъ которыхъ съ каждымъ годомъ расширяется 1). ІІа 
мысли Братства, въ подобныхъ случаяхъ способные пса­
ломщики, располагающіе нѣкоторыми познаніями въ обла­
сти раскола и сектантства, и должны оказать помощь свя­
щенникамъ. По мѣстамъ, разсчеты эти оправдываются2). 
Поэтому Братство и поддерживаетъ школу, отпуская еже­
годно по 600 руб. на ея содержаніе" 3). Насколько удачна 
приведенная апологія, можно видѣть изъ нашихъ подстроч­
ныхъ комментарій къ ней... Мы уже сказали, что съ цѣлью 
выяснить миссіонерское значеніе школы, Совѣтъ Братства 
въ половинѣ 1898 г. приступилъ къ собиранію свѣдѣній 
о мѣстѣ службы и о служебной дѣятельности бывшихъ 
питомцевъ школы, которыхъ, со времени преобразованія ея 
въ мпссіонерско - псаломщическую и кончая выпускомъ 
1898 года, числилось 75 человѣкъ. Въ іюнѣ 1899 года

извѣстнаго постановленія о школѣ 2 епарх. мисс. съѣзда, приступилъ къ 
собиранію такихъ свѣдѣній, а получилъ ихъ изъ Консисторіи во 2-ой по­
ловинѣ 1898-го года?!! (см. Журн. Сов. Бр. за 1898 г. № 5; ст. 1, пунк.я, 
справка къ п. 5;—Отчетъ 1898 г. стр. 9-я срав. 1896 г , стр. 34).

*) Какъ иногда Совѣтъ прекрасно выражался и какъ на дѣлѣ онъ до­
казалъ иное, облекая приход. священниковъ званіемъ даже спеціальныхъ 
миссіон. и, наоборотъ, обращая спеціальныхъ миссіонеровъ въ приходскихъ 
священниковъ?!!

2) Какія же данныя имѣлъ Совѣтъ для подобнаго утвержденія?!! Вѣдь 
мы уже видѣли, что по собственному его заявленію, онъ „не имѣлъ ника­
кихъ свѣдѣній о мѣстѣ службы и служебной дѣятельности питомцевъ школы“ 
и что такія свѣдѣнія онъ получилъ впервые изъ консисторіи лишь вой 2-ой 
половинѣ 1899 года?!! Да и полученныя въ 1899-мъ (а не 1898-мъ!..) году 
свѣдѣнія, какъ увидимъ, приводили къ обратному заключенію!..

3) Ясно, что если собираемыя Братствомъ свѣдѣнія не оправдываютъ 
расчетовъ Братства, то и субсидія школѣ отъ Братства прекратится? Но 
вышло иначе: свѣдѣнія, какъ увидимъ, не оправдали расчетовъ Братства,, 
а субсидія осталась!..



124 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. №  4 .

Совѣтъ получилъ отношеніе Консисторіи за №  8244, при 
коемъ представлены были донесенія оо. благочинныхъ епар­
хіи о миссіонерской дѣятельности псаломщиковъ, окончив­
шихъ курсъ въ миссіонерско-псаломщической школѣ. Изъ 
донесеній оо. благочинныхъ оказалось, что „изъ 50 пса- 
ломщиковъ-миссіонеровъ, о коихъ собраны свѣдѣнія, только 
меньшая часть, 20 человѣкъ, поступили въ расколо-сек­
тантскіе приходы, болыпинство-же служитъ въ несектант­
скихъ приходахъ. Изъ числа 20-ти псаломщиковъ, служа­
щихъ въ расколо-сектантскихъ приходахъ, миссіонерскимъ 
дѣломъ не занимаются вовсе 13 человѣкъ; одинъ не за­
нимается по неспособности; одинъ по непримѣнимости по­
знаній, вынесенныхъ изъ школы, одинъ по глухотѣ *), 
дѣятельность одного почти не замѣтна; двое недавно по­
ступили и еще не успѣли проявить себя для дѣятельности 
и только одинъ дѣятельно помогаетъ священнику въ дѣлѣ 
миссіонера" * 2). Такимъ образомъ, изъ выпущенныхъ до 
1899 года школой 60 питомцевъ были собраны свѣдѣнія, 
касающіяся 50 человѣкъ, т. е. вполнѣ достаточныя для 
сужденія о миссіонерскомъ значеніи школы. По этимъ 
справкамъ оказывается, что первымъ тормазомъ для дости­
женія школой миссіонерскихъ цѣлей является служба ея 
питомцевъ въ незараженныхъ расколо-сектантствомъ при­
ходахъ, вторымъ— еще болѣе важнымъ— непригодность ихъ 
къ миссіонерству, такъ что изъ 20-ти только „одинъ дѣя­
тельно помогаетъ священнику въ дѣлѣ миссіонерства", 
хотя и о немъ не имѣется болѣе подробныхъ „данныхъ"!.. 
Если теперь вспомнимъ мнѣніе тѣхъ же оо. миссіонеровъ, 
у коихъ отобраны были приведенныя оо. благочинными 
свѣдѣнія, высказанное ими еще на съѣздѣ въ январѣ

О А развѣ „глухота" не препятствуетъ исполненію псаломщичьихъ обя­
занностей?!.. Видно, не такъ ужъ она сильна!..

2) См. Журн. „Сов. Бр.“ за 1899 г. № 7, ст. 1-я.



№ 4. ВНУТР. МИССІЯ ВЪ ТАМБОВСКОЙ ЕПАРХІИ. 125

1898 г., что „вышедшіе изъ школы псаломщики-миссіонеры 
являются мало подготовленными къ веденію бесѣдъ съ 
заблуждающимися; у нихъ даже нѣтъ желанія служить 
въ расколо-сектантскихъ приходахъ; да отъ названной школы 
и нельзя ожидать благопріятныхъ результатовъ для миссіи, 
такъ какъ въ нее поступаютъ неразвитые и малоучившіеся 
юноши, которые втеченіе двухъ лѣтъ, при массѣ другихъ 
занятій, не могутъ физически овладѣть необходимыми по­
лемическими познаніями“..., то увидимъ, что оно вполнѣ 
подтверждается новыми— цифровыми данными,—  да иначе 
и быть не могло!.. Сверхъ сего, собранныя цифровыя дан­
ныя наглядно показали, что миссіонерско-псаломщическая 
школа за время съ 1892 г.— 1898 г. оправдала свое мис­
сіонерское назначеніе лишь въ одномъ питомцѣ 1), и что 
этотъ питомецъ обошелся Братству въ 3240 руб.!... Ком­
ментаріи излишни...

Но, не смотря на столь очевидную непригодность школы 
для миссіонерскаго дѣла, Совѣтъ Братства въ сентябрь­
скомъ засѣданіи 1899 г. постановилъ: „принимая во вни­
маніе, что въ донесеніяхъ оо. благочинныхъ не объясня­
ются причины, почему именно большинство изъ тѣхъ окон­
чившихъ школу псаломщиковъ, которые поступили въ 
расколо-сектантскіе приходы, не занимаются миссіонерскимъ 
дѣломъ 2), Совѣтъ не находитъ достаточныхъ основаній за­
ключать о непримѣнимости ихъ познаній по расколу и ихъ 
неподготовленности, дѣлающей самое преподаваніе раскола 
въ школѣ мало полезнымъ, а потому полагалъ-бы оставить 
до времени программу названной школы въ ея настоящемъ

1) Впрочемъ, относительно этого „одного" не имѣется подробныхъ „дан­
ныхъ" и мисс. дѣятельность его можетъ считаться не вполнѣ доказанной.

2) Неужели Совѣтъ забылъ мнѣніе о школѣ, высказанное тѣми-же оо. 
миссіонерами на 2 Епарх. мисс. съѣздѣ?! Да и изъ данныхъ, представлен­
ныхъ оо. благочинными, слишкомъ ясна непримѣнимость познанііі питом­
цевъ школы къ нуждамъ приходской миссіи!..



126 ГОЛОСЪ Ц ЕРКВ И . № 4 .

видѣ г). Просить комитетъ, завѣдующій дѣлами школы, 
представлять каждый годъ разрядной списокъ окончив­
шихъ курсъ въ указанной школѣ воспитанниковъ Его Пре­
освященству для соображеній, при опредѣленіи ихъ на 
мѣста псаломщиковъ въ расколо-сектантскіе приходы 2). 
Просить Его Преосвященство назначить членомъ комитета 
школы одного изъ членовъ Совѣта Братства, наиболѣе зна­
комаго съ миссіонерскимъ дѣломъ 3). Какъ ни отстаивалъ 
Совѣтъ миссіонерское значеніе школы, обязанной открыті­
емъ его иниціативѣ, церковно-приходская жизнь въ расколо­
сектантскихъ селахъ настойчиво требовала: нли болѣе ши­
рокой постановки преподаванія въ школѣ миссіонерскихъ 
предметовъ въ значительный ущербъ псаломщическимъ, 
что влекло за собой коренное преобразованіе школы; или 
же, что несравненно лучше, открытія самостоятельной мис­
сіонерской школы въ духѣ Синодальныхъ правилъ, или, 
наконецъ, въ видѣ спеціально-миссіонерскаго отдѣла при 
второклассныхъ церковно-приходскихъ школахъ, въ пользу 
чего мы привели уже рядъ соображеній. О томъ же за­
являли и гг. епархіальные противосектантскіе миссіонеры,

*) Ужъ это заключеніе не логично!.. Скорѣе нужно было бы потребовать 
отъ оо. благочинныхъ „объясненія причинъ4!!! Видно, что „ясное4 не ну­
ждалось въ „объясненіи1'!!

-) Что же доселѣ дѣлалъ „комитетъ1*?! И неужели доселѣ безъ разбора 
опредѣляли питомцевъ школы на мѣста?! Притомъ, мы не понимаемъ, по­
чему дѣла, касающіяся школы, поступаютъ въ „комитетъ11, завѣдующій ея 
дѣлами, подъ непосредственнымъ вѣдѣніемъ Преосвященнаго, а въ совѣтъ 
братства, который не призванъ управлять дѣлами школы, а лишь оказы­
ваетъ ей отъ братства матеріальную субсидію?!.. Въ противномъ случаѣ, 
къ чему существуетъ „особый комитетъ для управленія дѣлами школы11?!.. 
Существующій порядокъ лишенъ законныхъ основаній и сдѣлался практи­
кой, благодаря тому, что предсѣдателемъ комитета и предсѣдателемъ совѣта 
бр. являлось всегда одно и тоже лицо!..

3) Это же съ какой цѣлью? Вѣроятно для большаго успѣха защиты въ 
комитетѣ взглядовъ совѣта на школу?! Вѣдь въ числѣ членовъ совѣта не 
было ни одного, практически знакомаго съ дѣломъ миссіи, за исключеніемъ 
г. С—каго, но избранъ былъ не онъ!



№ 4. ВНУТР. МИССІЯ ВЪ ТАМБОВСКОЙ КПАРХІИ. 127

изъ коихъ напр. одинъ писалъ въ своемъ отчетѣ за 1899 
годъ: „безсиліе лучшаго изъ питомцевъ миссіонер.-псаломщ. 
школы въ борьбѣ съ сектантами я вполнѣ объясняю не­
соотвѣтствіемъ упомянутой школы нуждамъ современной 
миссіи, такъ что эти питомцы служатъ лишь нагляднымъ 
доказательствомъ необходимости реформированія миссіонер­
скаго отдѣленія означенной школы"... Голосъ миссіонеровъ, 
тождественный съ приведеннымъ мнѣніемъ съѣзда и до­
ставленными въ Совѣтъ свѣдѣніями, тѣмъ болѣе долженъ 
быть цѣненъ, что они имѣютъ возможность провѣрять 
миссіонерскія способности питомцевъ школы и па мѣстѣ 
ихъ практической миссіонерскоо дѣятельности, да и инте­
ресы школы имъ дороги не менѣе, чѣмъ кому-либо изъ 
членовъ Совѣта Братства, такъ какъ, состоя членами ко­
митета, завѣдующаго дѣлами школы, они тѣмъ самымъ 
морально отвѣчаютъ за ея успѣхъ. Но Совѣтъ, въ слѣпой 
защитѣ существующаго строя школы, пренебрегалъ мнѣ­
ніями, несогласными съ его взглядами на школу и для 
лучшей защиты послѣднихъ постановилъ усилить составъ 
комитета школы однимъ членомъ изъ лицъ, входящихъ въ 
составъ Совѣта Братства ^І.. Сверхъ всего, съ цѣлью умень­
шить нападки на школу, была сдѣлана попытка вычерк­
нуть изъ состава экзаменаціонныхъ коммиссій по миссіо­
нерскимъ предметамъ въ школѣ г.г. епархіальныхъ мис­
сіонеровъ, которые и избраны-то были въ члены комитета 
школы для цѣлей миссіи!!! Таковы заботы Совѣта Братства 
о сохраненіи за миссіонерско-псаломщической школой ея 
настоящаго строя. Крайне удивляемся, что и въ 1899 году 
Братство въ своемъ отчетѣ заявляло: „и дѣйствительно,
по мѣстамъ бывшіе воспитанники школы помогаютъ свя-

1) Съ правовой точки зрѣнія совѣтъ не имѣлъ права просить о семъ, 
такъ какъ „комитетъ школы* не есть учрежденіе, подчиненное ему; посему 
такая просьба могла исходить отъ самого комитета!..



128 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4

іценникамъ въ миссіонерскихъ трудахъ". Желательно'было 
бы знать, -какія данныя къ сему времени имѣлъ Совѣтъ 
Братства для подобнаго заключенія?!.. Вѣдь полученныя 
имъ и заслушанныя въ сентябрьскомъ засѣданіи 1899 года 
донесенія о.о. благочинныхъ, по общепринятой логикѣ, 
свидѣтельствуютъ совершенно обратное!!!. Неужели тотъ 
„одинъ" изъ 50-ти извѣстныхъ намъ питомцевъ школы, 
который обошелся братству въ 8240 руб. и о которомъ 
Совѣтъ имѣлъ лишь голословное донесеніе *), что „онъ 
дѣятельно помогаетъ священнику въ дѣлѣ миссіонерства", 
далъ Совѣту Братства достаточныя данныя для приведен­
наго нами изъ Братскаго отчета категорическаго заявленія?!!

Между тѣмъ просвѣщенный взглядъ мѣстнаго Преосвя­
щеннаго не мирился со взглядомъ Совѣта Братства на 
миссіонерско-псаломщическую школу. Нынѣ, какъ намъ 
извѣстно, стараніями Его Преосвященства, эта школа на­
ходится наканунѣ своего преобразованія. Исходной точкой 
предположеннаго реформированія школы служитъ весьма 
цѣнный для миссіи взглядъ на нее Преосвященнаго, по 
которому „дѣло миссіи въ школѣ несравненно важнѣе пса­
ломщическаго, такъ что успѣхами въ познаніяхъ миссіо­
нерскихъ предметовъ питомцевъ школы можетъ покрыть 
свои недостатки въ чтеніи, пѣніи и знаніи церковнаго 
устава *)... Въ виду предстоящаго преобразованія названной 
школы, осмѣливаемся питать надежду, что будутъ приняты 
во вниманіе и высказанныя нами въ семъ очеркѣ сообра­
женія, касающіяся возможно лучшаго устройства въ шко­
лахъ миссіонерскаго дѣла, при наименьшей затратѣ на него

9  Донесеніе о. благочиннаго о семъ „одномъ" не потребовало подроб­
ныхъ справокъ, а было принято совѣтомъ на вѣру, тогда какъ такого до­
вѣрія не удостоились: ни 2 Епарх. мисс. съѣздъ, ни остальные оо. благо­
чинные!

2) Приведенный взглядъ Преосвященнаго на миссіонерское значеніе 
школы былъ высказанъ имъ на выпускномъ экзаменѣ питомцевъ школы 
въ 1899 году.



№ 4. внутр. миссія въ тамбовской епархіи . 129

матеріальныхъ средствъ. Если же, паче чаянія, существу­
ющая миссіонерско-псаломщическая школа будетъ лишь 
нѣсколько видоизмѣнена, то для усиленія ея миссіонер­
скаго значенія, по нашему мнѣнію, останется одно сред­
ство— открыть въ нее возможно широкій доступъ для тѣхъ 
крестьянъ, кои, по свидѣтельству дѣятелей миссіи, обнару­
живаютъ горячее желаніе вести собесѣдованія съ расколо­
сектантами и только нуждаются въ нѣкоторой спеціально­
школьной подготовкѣ къ миссіонерству и занятію церков­
ныхъ должностей, предоставляемыхъ достойнѣйшимъ изъ 
нихъ какъ для поощренія ихъ За миссіонерскіе труды, 
такъ и для улучшенія условій дальнѣйшей ихъ миссіонер­
ской дѣятельности.

На этомъ мы заканчиваемъ свой очеркъ, въ твердой увѣ­
ренности, что имъ принесемъ хотя небольшую пользу дѣлу 
миссіи въ Тамбовской епархіи и прольемъ свѣтъ на то, 
почему наша миссія не всегда оправдываетъ возлагаемыя 
на нее церковью надежды. Въ наше тревожное и по пре­
имуществу боевое время подробное освѣщеніе послѣдняго 
вопроса весьма и весьма важно.

Православный миссіонеръ.

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 9



Черты полемики прошибъ попобщихы бъ историче­
скихъ сочиненіяхъ безпопобца Ибана ^лексѣеба и 

черты исторіи бъ полемическихъ.
Безпоповецъ Иванъ Алексѣевъ, по мѣсту жительства 

именуемый Стародубскимъ, родился въ 1709 году, и умеръ 
въ 1776-мъ. Жилъ онъ въ Стародубской слободѣ Климовой, 
Черниговской губерніи, и по своему общественному поло­
женію былъ государственнымъ крестьяниномъ. Въ „Истори­
ческомъ Словарѣ“ безпоповщинскаго библіографа Павла 
Любопытнаго говорится, что Алексѣевъ имѣлъ ростъ не­
большой, веселое выраженіе лица, красивую бороду, и 
отличался предпріимчивостью и расторопностью. Къ какому 
толку принадлежалъ этотъ безпоповецъ отъ своего рожде­
нія, сказанія объ этомъ разногласятъ: одни называютъ 
Алексѣева поморцемъ, другіе ѳедосѣевцемъ; но безспорно, 
что въ позднѣйшій періодъ своей жизни Алексѣевъ при­
надлежалъ къ безпоповскому толку „новоженовъ“, осно­
ванному самимъ Алексѣевымъ и принимавшему ученіе, что 
членамъ толка возможно заключать браки въ церкви „ве­
ликороссійской"— чрезъ „новоиоставленныхъ" православ­
ныхъ іереевъ, но по книгамъ и обрядамъ до-Никоновской 
церковной практики. Изъ сочиненій Алексѣева видно, что 
онъ былъ человѣкомъ хорошо начитаннымъ въ богословской 
литературѣ и владѣлъ въ этой области основательными зна­
ніями, что сужденія его о своихъ противникахъ изъ среды



№  4. ЧЕРТЫ ПОЛЕМИКИ ПРОТИВЪ п о п о в щ и н ы . 131

старообрядцевъ характеризуются полнымъ безпристрастіемъ. 
По всѣмъ этимъ качествамъ упомянутый Любопытный на­
зываетъ Алексѣева „мужемъ ученымъ" и „писателемъ 
рѣдкимъ".

Въ данномъ случаѣ мы имѣемъ въ виду тѣ сочиненія 
Алексѣева, которыя направлены имъ противъ поповцевъ. 
Въ своей области это — лучшіе памятники внутренней 
борьбы въ расколѣ. Эти сочиненія можно раздѣлить на 
двѣ категоріи: одну составляютъ сочиненія историческія, 
другую— полемическія, причемъ какъ въ сочиненіяхъ исто­
рическихъ есть сторона полемическая, такъ и въ полеми­
ческихъ есть черты историческія. Укажемъ соотвѣтствующія 
сочиненія и охарактеризуемъ ихъ съ этихъ двухъ сторопъ.

По сообщенію Павла Любопытнаго, Иваномъ Алексѣевымъ 
было написано два сочиненія по исторіи раскола. Одно 
Любопытный называетъ „Исторіей о бѣгствующемъ іерей­
ствѣ старообрядцевъ или, по просторѣчію, поповщины, съ 
самаго его начала®, другое— „Описаніемъ старообрядческой 
церкви, нѣкоторыхъ ея мудрованій и ея въ семъ отношеніи 
распрей: о началѣ бытія Онуфріевой церкви или согласія, 
тоже— діаконовіцины и скопища нѣтовщины".

Первое названное сочиненіе публика знаетъ: подъ име­
немъ „Исторіи о бѣгствующемъ священствѣ" оно уже два 
раза было издано и теперь можетъ быть достояніемъ всѣхъ 
изучающихъ исторію раскола. Хотя у издателей нѣтъ особой 
рѣчи о времени написанія сочиненія и его авторѣ, однако 
то и другое установить и выяснить легко. Такъ, можно 
указать, что время написанія сочиненія обозначено въ немъ 
самомъ: „не минемъ же, —  говоритъ авторъ, —  и сіе здѣ 
глаголати, что въ нынѣшнее настоящее лѣто 7263-е содѣяся*; 
значитъ, данное сочиненіе нужно относить къ 1755 году. 
Точно также и принадлежность даннаго сочиненія перу 
Ивана Алексѣева подтверждается несомнѣнными данными. 
Раннѣйшее свидѣтельство объ этомъ относится къ 1794 году

9*



132 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. №  4 ..

и принадлежитъ православному писателю— протоіерею Ан­
дрею Іоаннову, первому историку раскола, который'въ своемъ. 
„Полномъ Историческомъ Извѣстіи о раскольникахъ", при­
водя двѣ выдержки изъ названной „ И с т о р і и в ъ  обоихъ 
случаяхъ авторомъ ея называетъ прямо „перекрещиванца 
Ивана Алексѣева". Второе такое же извѣстіе восходитъ къ 
1828 году и принадлежитъ безпоповцу Павлу Онуфріеву 
Любопытному, извѣстному библіографу безпоповщинскихъ 
сочиненій, который въ своемъ „Историческомъ Словарѣ" 
въ ряду сочиненій „поморца" Ивана Алексѣева называетъ,, 
какъ мы упоминали, упомянутую „Исторію". Оба эти сви­
дѣтельства имѣютъ непререкаемый авторитетъ: первое цѣнно 
потому, что принадлежитъ младшему современнику Алек­
сѣева, второе— потому, что исходитъ отъ старообрядца, рас­
полагавшаго, безспорно, болѣе вѣрными источниками по­
данному вопросу.

Второе историческое сочиненіе Алексѣева, названное нами, 
по Любопытному, выше, извѣстно только по указанію этого 
безпоповщинскаго библіографа: сохранилось ли оно доселѣ 
и, если сохранилось, то гдѣ можно видѣть его, мы, къ 
сожалѣнію, не знаемъ, хотя памятникъ этотъ имѣлъ бы, 
безспорно, важное значеніе, особенно по сообщенію свѣдѣній 
о началѣ нѣтовщины, теперь страдающихъ отрывочностью- 
и неясностью.

Такимъ образомъ, изъ историческихъ сочиненій Алек­
сѣева мы располагаемъ только однимъ.

Все сочиненіе, извѣстное подъ именемъ „Исторіи о бѣг- 
ствующемъ священствѣ", можно раздѣлить на три части: 
начальныя страницы составляютъ введеніе, въ которомъ, 
объясняется причина, почему авторъ „неусыпное тщаніе 
возымѣлъ обрѣсти исторію"; затѣмъ отмѣчается предметъ 
самой исторіи, изображающей дѣятельность „начальныхъ" 
раскольническихъ поповъ и случаи раннѣйшихъ исканій 
поиовцами архіерея; третья часть составляетъ „стонченіе“,



■№ 4 . ЧЕРТЫ ПОЛЕМИКИ ПРОТИВЪ п о п о в щ и н ы . 133

въ которомъ дается общая характеристика бѣглыхъ поповъ 
позднѣйшаго времени по сравненію съ попами „начальными®.

Причину написанія „Исторіи" авторъ указываетъ въ томъ, 
что на всѣ вопросы его, Алексѣева, объ „іерействѣ" по­
ловцевъ: „почему оно введено и по какой силѣ дѣйствуетъ?" 
послѣдніе отвѣчали обычно, что они во всемъ поступаютъ 
по примѣру „отцовъ —  первѣйшихъ іереевъ", родоначаль­
никовъ поповщины. Отсюда, по словамъ Алексѣева, явля­
лась нужда изложить исторію поповщины „отъ первыхъ 
ея временъ" до позднѣйшихъ, чтобы была возможность 
еравнить позднѣйшее съ раннѣйшимъ. „Не малъ трудъ 
на се воспріяхъ,— говоритъ авторъ,— испытуя нѣкіе отъ 
инокъ и бѣльцовъ искусныхъ, како кто отъ древнихъ свя- 
щенноиноковъ съ новодогматствующими поступаше, и отъ 
тѣхъ како кого пріимаше, и коимъ образомъ сіи новоруко- 
положенцы введошася. И елико отъ кого что, аки пчела, 
обрѣтохъ, нынѣ во единъ сотъ сея исторіи связахъ и предъ 
очи всѣхъ предложити намѣренъ есть".

Во второй части сочиненія можно отмѣтить два отдѣла. 
Въ первомъ указываются взгляды на „новые догматы® со 
стороны поповъ всецѣло „старыхъ", т. е. стараго крещенія 
и стараго поставленія, причемъ отмѣчается обнаруженіе 
этихъ взглядовъ въ практической ихъ дѣятельности; за­
тѣмъ говорится о взглядахъ и дѣятельности поповъ кре­
щенія стараго, а поставленія полуноваго; наконецъ отмѣ­
чаются поступки поповъ крещенія стараго, а постановленія 
совсѣмъ новаго. Къ числу первыхъ Алексѣевъ относилъ: 
іеромонаха Іова, служившаго въ монастырѣ Льговомъ, а 
■отсюда перешедшаго на рѣку Чиръ, —  игумена Досиѳея, 
преемника Іова на рѣкѣ Чиръ, —  Козму, попа Московской 
церкви Всѣхъ Святыхъ на Кулишкахъ, переселившагося 
•отсюда сначала въ Стародубье, а потомъ на Вѣтку въ 
Польшу,— Стефана, попа изъ Бѣлева, перешедшаго сна­
чала въ Стародубье, а отсюда тоже на Вѣтку. Объ этихъ



1 3 4 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. №  4 .

попахъ, на практику которыхъ опиралась позднѣйшая по­
повщина, принимавшая поповъ „новаго“ крещенія и  
ставленія и требовавшая, чтобы каждый новоприходящій 
попъ былъ принимаемъ по извѣстному чину отъ другого 
попа, который чрезъ это чинопріятіе какъ-бы сообщалъ 
принимаемому, по выраженію Алексѣева, „воздательную 
благодать“ на совершеніе таинствъ, — Алексѣевъ свидѣ­
тельствуетъ, что всѣ они поступали не такъ, какъ учатъ 
позднѣйшіе поповцы: они „службы простыя пояху, не 
требующе отъ иныхъ іереевъ на священнодѣйство благо­
словенія, благословеніемъ тѣхъ архіереевъ удовляющеся,. 
отъ нихъ же рукоположени быша, а воздательныя благо­
дати въ іереехъ не исповѣдающе“. Такимъ образомъ ока­
зывается, что практика поповщины, современной Алексѣеву, 
не отвѣчала практикѣ поповъ „стараго" времени и потому 
поповцы не имѣли права ссылаться на послѣднюю въ свов 
оправданіе.

Правда, названные Іовъ и Досиѳей, по словамъ Алек­
сѣева, сдѣлали нѣкоторую уступку въ пользу послѣ-Нико- 
новской хиротоніи, но уступку крайне осторожную, да и 
лицо, принявшее послѣднюю, поступало не такъ, какъ 
стали поступать позднѣйшіе поповцы. Именно, уступка 
состояла въ слѣдующемъ. Іовъ, сознавая, что нужда въ 
іереѣ, какъ это ни прискорбно, скоро настанетъ для его 
учениковъ, послалъ своего келейника, инока Іоасафа, по­
лучить рукоположеніе въ Твери. Это было еще въ то время, 
когда Іовъ жилъ во Льговѣ. Тверской архіерей былъ прія­
телемъ Іова и, хотя самъ служилъ по новымъ книгамъ, но 
по просьбѣ послѣдняго согласился рукоположить Іоасафа 
по книгамъ старымъ, чтб и исполнилъ. Вопросъ о дѣй­
ствительности этой хиротоніи возникъ уже по смерти Іова. 
Народъ, гдѣ жилъ Іоасафъ, не признавалъ его рукополо­
женіе за истинное. Это заставило Іоасафа совершить путе­
шествіе къ Досиѳею, жившему тогда на Чиру. Іоасафъ



№ 4 . ЧЕРТЫ ПОЛЕМИКИ ПРОТИВЪ поповщины. 135

просилъ Досиѳея „да онаго ради народнаго соблажненія 
въ того рукоположеніи не повелитъ ему священнодѣйство­
вать". Досиѳей отнесся къ этому вопросу осторожно: „не 
словомъ тое прошеніе разрѣши, но метну жребій, чтб тѣмъ 
показано будетъ: и паде жребій на Іоасафа священнодѣй­
ствовать". Вотъ чѣмъ ограничилась со стороны Іова и 
Досиѳея уступка въ пользу послѣ-Никоновской хиротоніи. 
Хиротонію Іоасафа можно назвать полуновой: она совер­
шена по старымъ книгамъ архіереемъ, который вообще 
служилъ по книгамъ новымъ, но который самъ былъ кре­
щенія и поставленія старыхъ. При этомъ и самъ назван­
ный Іоасафъ, придерживаясь практики Іова, Досиѳея, Козмы 
и Стефана, всѣхъ, въ томъ числѣ и поповъ, „приходящихъ 
отъ Великороссіи новокрещенныхъ, повторяхъ своимъ кре­
щеніемъ, новорукоположенныхъ же никако пріемлюще 
іереевъ, и заповѣдающе всѣмъ не пріимати таковыхъ". 
Такимъ образомъ Алексѣевъ обнаруживалъ, что и практика 
Іоасафа не отвѣчала практикѣ поповцевъ позднѣйшаго 
времени; значитъ, и на него не могли опираться послѣдніе.

Идя далѣе, Алексѣевъ подходилъ къ указанію того: когда 
было положено начало бѣглопоповщины. Оказывается по 
его розысканіямъ, что его слѣдуетъ отнести не къ появле­
нію раскола, а только къ самому концу ХУІІ вѣка. Но и 
здѣсь произошла большая путаница, какъ въ дѣйствіяхъ 
попа, положившаго такое начало, такъ и въ поступкахъ 
поповцевъ позднѣйшаго времени. Дѣло въ томъ, что пре­
емникъ Іоасафа на Вѣткѣ, черный попъ Ѳеодосій, самъ 
крещенія и поставленія старыхъ, „отверзъ дверь" въ 
расколъ попамъ рукоположенія новаго, хотя крещенія еще 
стараго. Въ этомъ поступкѣ Ѳеодосія заключалось крайнее 
противорѣчіе: вѣдь новое крещеніе онъ отвергалъ, повторяя 
его надъ новоприходящими; поэтому онъ не имѣлъ права 
принимать и новую хиротонію; если крещеніе необходимо 
повторять, то обязательно повтореніе и хиротоніи. Въ виду



136 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. №  4 .

этого поповцы позднѣйшаго времени измѣнили и практикѣ 
Ѳеодосія: принимая поповъ новаго ставленія съ сохране­
ніемъ сана, они стали признавать дѣйствительнымъ и но­
вое ихъ крещеніе, не допуская повторенія онаго. Такимъ 
образомъ оказывается, по розысканіямъ Алексѣева, что въ 
мѣстной начальной практикѣ раскола не было ни одного 
примѣра, которымъ можно бы было оправдать практику 
поповщины позднѣйшей.

Обнаруживъ этотъ пробѣлъ, Алексѣевъ дополнилъ его 
указаніемъ на то, что сами поповцы тогда уже сознали 
неправильность своего положенія. Именно, во второмъ от­
дѣлѣ второй части сочиненія авторомъ указываются случаи 
исканія половцами архіерея для своей общины. О чемъ 
говорятъ эти исканія? Вѣдь если положеніе поповцевъ было 
нормально, то зачѣмъ искать измѣненія его? Ясное дѣло, 
что если поповцы дѣлали попытки къ такому измѣненію, 
то они сами тѣмъ показывали неправильность своего по­
ложенія. „Восхотѣша народы,— говоритъ Алексѣевъ,— изъ 
сего новопріятія извинутися “, т. е. задумали поповцы какъ 
нибудь избѣжать установившагося у нихъ обычая прини­
мать бѣглыхъ поповъ новаго крещенія и новаго рукополо­
женія и давать чрезъ поповъ имъ право священнодѣй­
ствовать безъ воли архіерея, и „не возмогоша извинутися, 
токмо да посвященъ имъ будетъ какой либо отъ новыхъ 
епископъ, и сей по древнимъ да хиротонисаетъ имъ іереевъ". 
Здѣсь Алексѣевъ долженъ бы былъ разоблачить, что это 
новое предпріятіе поповцевъ страдало сильнымъ недостат­
комъ: дѣло въ томъ, что хотя намѣчаемый „епископъ" 
имѣлъ хиротонисать „іереевъ по древнимъ" книгамъ, 
но самъ-то онъ долженъ былъ быть неизбтъжно отъ „но­
выхъ*, т. е. имѣлъ быть епископомъ не только новаго 
рукоположенія, но и новаго крещенія. Могъ ли этотъ ар­
хіерей быть пастыремъ такихъ пасомыхъ, которые всю 
„истину" вѣры видѣли только въ крещеніи и хиротоніи



№ 4 . ЧЕРТЫ ПОЛЕМИКИ ПРОТИВЪ п о п о в щ и н ы . 137

по „старымъ" книгамъ? Конечно, нѣтъ. Между тѣмъ дру­
гого выхода, кромѣ названнаго, для поповцевъ не было и 
потому они рѣшились на осуществленіе его. Разоблаченіе 
это напрашивается само собою, но Алексѣевъ его не дѣлаетъ, 
констатируя только самый фактъ. Именно, первая попытка 
исканія архіерея принадлежала, по словамъ Алексѣева, тѣмъ 
поповцамъ, которые жили на Вѣткѣ. „Вдавшеся обще ра- 
дѣтельствомъ во исканіе се,— говоритъ онъ,— и не обрѣтоша 
къ нему удобства".«О какомъ случаѣ говорится здѣсь? По 
нашему мнѣнію, въ данномъ случаѣ разумѣется просьба 
вѣтковцевъ Іерусалимскому патріарху Хрисанфу, который 
рукоположить архіерея просителямъ „обѣщалъ", но обѣ­
щанія не исполнилъ. Вторая попытка исканія архіерея, по 
изображенію Алексѣева, состояла въ обращеніи вѣтковцевъ 
съ просьбой къ Ясскому митрополиту Антонію, который 
такъ же, какъ и Хрисанфъ, выразилъ готовность осуще­
ствить желаніе раскольниковъ, но опять не осуществилъ... 
Не смотря на эти неудачи, мысль о пріобрѣтеніи епископа 
не оставляла поповцевъ. Такъ сильно было желаніе ихъ 
выдти изъ состоянія бѣглопоповства! И дѣло кончилось, 
дѣйствительно, тѣмъ, что архіереи были отысканы: рѣчью 
объ архіерействованіи у поповцевъ извѣстныхъ Епифанія, 
Афиногена и Анфима, изъ которыхъ первый получилъ 
архіерейство обманнымъ путемъ и еще до перехода въ 
расколъ былъ лишенъ епископства, а второй и третій со­
всѣмъ не имѣли епископской хиротоніи и лишь фальшиво 
выдавали себя за архіереевъ, —  разоблаченіе со стороны 
Алексѣева заканчивается.

Въ третьей части сочиненія Алексѣевъ въ общихъ чер­
тахъ характеризуетъ позднѣйшую поповщину, какъ со сто­
роны религіозной, такъ и нравственной, показывая, что 
„іерейство" поповщины „пріиде въ безобразіе и нелѣпот- 
ство", что обличаемые попы суть „ревнители" не „благо­
честія духовнаго", а „чествованія мірскаго", что они



138 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

„утѣшаются не въ духѣ, а въ брюхѣ", что они „уповаютъ" 
только на „злато и откупники свои", что, выражаясь об­
разно, ихъ нужно назвать „не пчельными матками", а 
только „шершнями, жалы свои на готовѣ имущими, да 
кого противныхъ себѣ уязвятъ, уранятъ, изгонятъ".

Такимъ образомъ, по выводу Алексѣева, старообрядцы, 
пріемлющіе бѣгствуюіцее іерейство, должны воскликнуть о 
немъ: „о, іерейство чуждеименное и своевольное! Всуе хва- 
хвалишься отцами, всуе во устѣхъ имя ихъ обносишь".

II.

Помимо значенія полемическаго нѣкоторыя сочиненія 
Алексѣева имѣютъ важность еще историческую. Назван­
ная его „Исторія о бѣгствующемъ священствѣ", имѣющая 
главною цѣлью исторически подорвать основы бѣглопопов- 
іцнны, въ тоже время даетъ цѣнный матеріалъ и для 
исторіи раскола. Въ этомъ памятникѣ изображены ученіе 
и состояніе бѣглопоповщины не только автору современной, 
но и ученіе и дѣятельность расколоучителей раннѣйшихъ, 
которыхъ бѣглопоповщина считаетъ ея родоначальниками. 
Тутъ говорится о такихъ расколоучителяхъ, имена которыхъ 
отчасти извѣстны и по другимъ памятникамъ, но ученіе и 
практика которыхъ оставались бы неизвѣстными. Ни іеро­
монахъ Іовъ, ни игуменъ Досифей, ни попы Козма и Сте­
фанъ, ни Іоасафъ и Ѳеодосій не оставили намъ своихъ 
сочиненій и ихъ практика, какъ начальныхъ расколоучи­
телей, прошла бы незамѣченною, оставаясь въ тѣни, если 
бы объ ней не собралъ и не сообщилъ подробныхъ свѣ­
дѣній безпоповецъ Иванъ Алексѣевъ. Теперь, пользуясь 
послѣдними, мы можемъ съ рѣшительностью сказать, въ 
какомъ отношеніи практика этихъ расколоучителей стояла 
съ ученіемъ расколоучителей —  „страдальцевъ" и имѣла 
ли она всеобщее для раскола значеніе. Оказывается, что



№ 4. ЧЕРТЫ ПОЛЕМИКИ ПРОТИВЪ п о п о в щ и н ы . 139

будучи практикой только мѣстной, она, правда, широка 
захватывала раскольническіе круги, но не могла служить 
основой даже для мѣстной практики послѣдующаго времени. 
Всѣ эти положенія можно установить на основаніи свѣдѣній, 
сообщаемыхъ именно Иваномъ Алексѣевымъ. Затѣмъ, важ­
нѣйшій изъ исторіи раскола фактъ — исканіе архіерея со 
стороны поповцевъ, къ которымъ на первыхъ порахъ до 
извѣстной степени примыкали и безпоповцы,—1 фактъ, какъ 
въ его зародышѣ, такъ и въ раннѣйшихъ обнаруженіяхъ, 
констатированъ и отчасти раскрытъ опять въ „Исторіи" 
того же Алексѣева.

Кромѣ названной „Исторіи" историческія свѣдѣнія о 
расколѣ можно извлекать и изъ полемическихъ сочиненій 
Алексѣева. Въ данномъ случаѣ мы можемъ указать два 
сочиненія: предметъ одного священство, предметъ дру­
гого— очистительныя молитвы. Второе написано въ 1757 
году, первое въ 1762-мъ. Оба имѣются въ рукописномъ 
сборникѣ Императорской Публичной библіотеки Л? 472 въ 
8-ку. Принадлежность сочиненія о священствѣ перу Ивана 
Алексѣева открывается изъ словъ автора о бракѣ: „бракъ,— 
говоритъ авторъ,— не наричемъ блудомъ, какъ прочіе (т. е. 
безпоповцы); браковѣнчанныхъ вмѣняемъ братіею; сопря­
женныхъ безъ вѣнчанія не наричемъ бракъ, но блудъ". 
Изъ всѣхъ безпоповцевъ того времени, когда написано 
сочиненіе, такъ училъ о бракѣ только именно Иванъ 
Алексѣевъ, основатель согласія „новоженовъ", посылавшій 
безпоповцевъ вѣнчаться въ „великороссійской", православ­
ной, церкви. Время написанія сочиненія въ рукописи обо­
значено ясно: „сочинися...лѣта бытія міра 7270, іюля 30". 
Второе сочиненіе— объ очистительныхъ молитвахъ— также 
принадлежитъ перу Ивана Алексѣева. Объ этомъ можно 
заключить по предмету, въ сочиненіи обсуждаемому. Вѣдь 
если ноповцы, какъ видно изъ словъ автора, упрекали 
безпоповцевъ въ томъ, что послѣдніе не употребляютъ и



140 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. №  4 .

не могутъ употреблять очистительныхъ молитвъ для ро­
дившихъ женъ, то ясно, что направлявшіе этотъ упрекъ 
поповцы должны были имѣть въ виду такихъ безпопов­
цевъ, которые для членовъ своей общины допускали брач­
ную жизнь какъ законную и постоянную. Такими безпо­
повцами, какъ извѣстно, въ періодъ написанія сочиненія, 
были послѣдователи согласія „новоженовъ", основаннаго 
именно Иваномъ Алексѣевымъ. Отсюда тоже понятно, по­
чему данное сочиненіе вошло въ нашъ рукописный сбор­
никъ сочиненій Ивана Алексѣева и почему послѣдняго 
называетъ авторомъ сочиненія объ очистительныхъ молит­
вахъ и извѣстный Навелъ Любопытный. О времени же на­
писанія сочиненія въ нашей рукописи сказано, что оно 
„написася лѣта 7265, апрѣля 2 4 “, т. е. въ 1757 году.

Свѣдѣнія по исторіи раскола, какія можно извлекать 
изъ двухъ названныхъ сочиненій, касаются собственно уче­
нія и внутренняго состоянія извѣстныхъ раскольническихъ 
толковъ. Такъ, есть въ нихъ свѣдѣнія о толкахъ безпо- 
повщинскихъ, есть— и о толкахъ поповщинскихъ.

Характеризуя съ той или другой стороны состояніе без­
поповщины, Алексѣевъ разумѣетъ, конечно, прежде всего, 
то согласіе, къ которому онъ самъ принадлежалъ, т. е. 
согласіе „ новоженовъ “. На языкѣ безпоповщины „новоже- 
нами“ назывались такіе безпоповцы, которые вступали въ 
бракъ въ самой безпоповщинѣ. Новожены того согласія, 
къ которому принадлежалъ Алексѣевъ, вступали въ бракъ 
съ повѣнчаніемъ въ великороссійской, т. е. православной 
церкви, конечно— по обрядамъ до-Никоновской церковной 
практики. Безпоповцы другихъ согласій относились къ этому 
новоженству не одинаково: напримѣръ, ѳедосѣевцы сов­
сѣмъ отрицали его, поморцы же, не признавая новожен- 
сгво законнымъ, смотрѣли на него, однако, сквозь пальцы, 
снисходительно относясь къ новоженамъ даже другого рода— 
къ вступившимъ въ брачпое сожительство безъ церков-



№  4 . ЧЕРТЫ ПОЛЕМИКИ ПРОТИВЪ п о п о в щ и н ы . 141

наго вѣнчанія. Отсюда замѣчаніе Алексѣева въ своемъ 
сочиненіи: „сопряженныхъ безъ вѣнчанія не наричемъ 
бракъ, но блудъ". Такимъ образомъ Алексѣевъ призна­
валъ вѣнчаніе, которое совершалось въ православной церкви, 
существеннымъ условіемъ брака, а новоженство поморцевъ, 
происходившее безъ вѣнчанія, считалъ блудомъ. При этомъ, 
такъ какъ послѣдніе допускали новоженство по одному 
взаимному согласію жениха и невѣсты, то Алексѣевъ, въ 
отличіе отъ этого, утверждалъ что въ его согласіи „браки 
совѣтуется сотворяти чрезъ родителей". Очевидно, что 
Алексѣевъ и это полагалъ въ существенную основу брака. 
Кромѣ того, Алексѣевъ признавалъ такъ называемое „ста- 
роженство", т. е. браки безпоповцевъ, заключенные до пе­
рехода въ безпоповщину,— въ православной церкви или 
въ поповщинѣ. Въ этомъ пунктѣ Алексѣевъ сходился съ 
ученіемъ и практикою Ѳеодосія Васильева, основателя ѳе- 
досѣевщины, хотя расходился сь ѳедосѣевцами своего вре­
мени. Отсюда замѣчаніе Алексѣева, что въ его согласіи 
„бракъ не наричутъ блудомъ, какъ прочіе", т. е. какъ 
учатъ ѳедосѣевцы; напротивъ, говоритъ Алексѣевъ, „бра­
ковѣнчанныхъ вмѣняемъ братіею", Это значитъ, что со­
гласіе Алексѣева признавало „староженство" законнымъ, 
допускало такихъ лицъ до брачнаго сожитія и называло ихъ 
„правовѣрными".

Если вѣнчаніе признавалось Алексѣевымъ необходимымъ 
условіемъ брака, причемъ вѣнчаться безпоповцы были по­
сылаемы въ православную церковь, то спрашивается: какъ 
же смотрѣлъ Алексѣевъ на православную іерархію? при­
знавалъ ли онъ православное священство правильнымъ и 
дѣйствительнымъ, относительно котораго можно .сказать, 
что оно преподаетъ вѣрующимъ благодать Св. Духа? ГІо- 
видимому, признавалъ. Хотя нѣкоторые ученые это отри­
цаютъ, утверждая, что по этой именно причинѣ Алек­
сѣевъ видѣлъ въ православномъ вѣнчаніи не таинство, а



142 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

только-де общенародный обычай, нужный лишь для за­
конной крѣпости брака, но въ опроверженіе такого взгляда 
можно указать на сужденіе Алексѣева о таинствѣ покая­
нія,— сужденіе въ литературѣ еще неизвѣстное. Въ сочи­
неніи о священствѣ авторъ говоритъ: „покаяніе творимъ
по случаю времени", т. е. по безпоповщински, чрезъ міря­
нина или инока, такъ какъ „случай времени" заключался 
въ томъ, что безпоповщина лишилась лицъ священныхъ. 
Но спрашивается: какое же, по мнѣнію Алексѣева, зна­
ченіе имѣетъ такое „покаяніе"? Очевидно, что только 
нравственное, а никакъ не таинственное, такъ какъ Алек­
сѣевъ тутъ же оговаривается, что „вязати же и рѣшити 
грѣхи кающихся правильнымъ іереемъ отсылаемъ; про­
стымъ же, т. е. мірянамъ и инокамъ, по его словамъ, 
„единъ совѣтъ творити въ томъ прилежитъ". Изъ этихъ 
словъ видно, что Алексѣевъ и его согласіе на покаяніе 
смотрѣли вполнѣ правильно, строго различая между двумя 
сторонами исповѣди: нравственною и таинственною, при­
чемъ послѣднюю видѣли только въ таинствѣ покаянія 
и пріурочивали ее лишь къ іереямъ, имѣющимъ „пра­
вильную" хиротонію. Спрашивается: кого же согласіе но- 
воженовъ считало таковыми іереями? Бѣглыхъ „іереевъ", 
какими пробавлялась поповщина, Алексѣевъ, какъ видно 
изъ его сочиненій, признавалъ попами фальшивыми; по­
добнымъ же образомъ онъ отрицалъ и польскихъ ксенд­
зовъ, къ которымъ обращались нѣкоторые мѣстные ѳедо- 
сѣевцы за свидѣтельствами о вѣнчаніи. Такимъ образомъ, 
остаются только православные іереи, на исповѣдь къ кото­
рымъ, какъ іереямъ „правильнымъ", и ходили, какъ ви­
димъ, Послѣдователи безпоповщинскаго сословія новоже- 
новъ. Повторяемъ, что данная особенность ученія назван­
ныхъ безпоповцовъ еще не была отмѣчена въ литературу, 
но она весьма цѣнная: она показываетъ, что согласіе но- 
воженовъ, хотя было безпоповщинскимъ, однако причийа



№ 4 . ЧЕРТЫ ПОЛЕМИКИ ПРОТИВЪ поповщины. 143

отрицанія имъ православной іерархіи крылась только въ 
„повшествахъ" послѣдней, такъ что достаточно было чле­
намъ этой іерархіи совершать таинства покаянія и брака 
по до - Никоновскимъ богослужебнымъ книгамъ, чтобы 
повожены— безпоповцы шли къ нимъ получать разрѣше­
ніе грѣховъ и заключать таинство брака.

Заслуживаетъ вниманія также ученіе согласія новоже- 
новъ о молитвѣ за царя,—опять, кажется, неизвѣстное въ 
литературѣ. Безпоповщиною всѣхъ согласій такое ученіе, 
конечно, отрицалось. Правда, одно изъ этихъ согласій, 
именно поморское, тогда уже было вызвано къ принятію 
молитвы за царя, но вызвано обстоятельствами чисто внѣш­
ними; поэтому большинство поморцевъ, и послѣ принятія 
этой молитвы, усматривало въ фактѣ больше практической 
мудрости, чѣмъ непреложной истины. Отсюда данное ученіе 
въ согласіи новоженовъ неизбѣжно выдѣляется, особенно 
но своей искренности. „Молитвы о сущихъ во власти,— 
говоритъ Алексѣевъ,— усердно творимъ". Нужно принять 
во вниманіе, что такое свидѣтельство дается Алексѣевымъ 
въ его посланіи къ пріятелямъ, къ „другомъ искреннимъ", 
гдѣ ни преувеличеній, ни замалчиваній, конечно, быть не 
могло.

Выдѣлялось согласіе Алексѣева и по вопросу о торжи- 
щныхъ снѣдяхъ и о винѣ. Строжайшими ревнителями въ 
этомъ отношеніи были ѳедосѣевцы. Въ ихъ согласіи не 
только воспрещалось ѣсть и пить за однимъ столомъ съ 
„еретиками", каковыми они считали, прежде всего, нико­
ніанъ, не только не дозволялось давать послѣднимъ пищу 
въ сосудахъ ихъ, ѳедосѣевцевъ, но и предъявлялось тре­
бованіе, чтобы съѣстные припасы не были покупаемы на 
торжищахъ „еретическихъ". Въ правилахъ поморцевъ сту­
пенью было ниже: здѣсь было заведено имѣть особые для 
православныхъ сосуды, безъ нужды не покупать брашна 
на ихъ базарахъ и въ ихъ лавкахъ, но если „нужда" за-



144 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

ставляла сдѣлать это, то уже не требовалось ни освящать 
покупаемое, ни полагать особые за то поклоны, какъ это 
требовалось въ другихъ безпоповщинскихъ согласіяхъ. 
Кромѣ того, безпоповщиною же былъ выдѣленъ особый 
вопросъ о винѣ и пивѣ. Согласіе новоженовъ по всѣмъ 
этимъ вопросамъ не держалось безпоповщинскихъ взгля­
довъ. О своемъ согласіи Алексѣевъ свидѣтельствуетъ: „отъ 
торжищныхъ снѣдей не возбраняемъ; вина мѣрно вкуша­
ющихъ не осуждаемъ; точію безмѣріе проклинаемъи. От­
носительно особыхъ сосудовъ также говорилось, что ново- 
жены безпоповщинскій взглядъ отрицаютъ. „На обѣдъ 
званніи,— писалъ Алексѣевъ,— аще и не въ свое согласіе, 
аще восхоіцемъ идти, своихъ чашекъ не носимъ, по обы­
чаю нѣкіихъ*. Такимъ образомъ и по данному вопросу 
новоженческій безпоповщинскій толкъ совсѣмъ выдѣлялся 
изъ среды безпоповщины.

Умѣренно высказывались новожены и по вопросу объ 
„отпадшихъ“ отъ раскола. „Отступникомъ вѣры,— писалъ 
Алексѣевъ,— не наричемъ того, кой, отъ страха и тѣсноты, 
видимымъ образомъ въ церемоніи кривовѣрныя вступитъ, 
а сердцемъ болѣзнуетъ о томъ; нижё отвращаемся приносу 
къ Богу таковыхъ: аще свѣщу, аще ладонъ, аще и на 
служеніе; Господа Бога молити о здравіи и спасеніи вся­
чески о таковыхъ усердствуемъ, ниже милостыни ихъ от­
вращаемся. Отступника же сего наричемъ, аще кто-види­
мымъ образомъ и внутреннимъ, умомъ и сердцемъ, за благо 
вмѣнивше, во что противовѣрное вступитъ, а наипаче кто 
отъ таковыхъ гонителемъ бываетъ “. Очевидно, что взглядъ 
новоженовъ на данный вопросъ рѣзко отличался отъ взгляда 
тѣхъ ревнителей „древняго благочестія", которые даже за 
вынужденное „отступленіе “ назначали эпитемію иногда на 
10 лѣтъ.

Въ цѣломъ согласіе новоженовъ можно назвать вполнѣ 
самобытнымъ и не представлявшимъ рѣзкихъ крайностей



№ 4 . ЧЕРТЫ ПОЛЕМИКИ ПРОТИВЪ поповщины. 145

раскольническаго фанатизма. Хотя новоженство было со­
гласіемъ безпоповщинскимъ, однако по многимъ вопро­
самъ оно строго обособлялось отъ безпоповщины. Ско­
рѣе можно сказать, что оно приближалось къ попов­
щинѣ, хотя въ основномъ пунктѣ считаю послѣднюю край­
нимъ заблужденіемъ и въ вопросѣ о священствѣ шло 
дальше поповщины. И основу своихъ мнѣній новожены 
пытались искать въ Писаніи. „Мы не знаемъ, —  гово­
ритъ Алексѣевъ,— чтобы кое дѣло не на Божественномъ 
Писаніи опредѣляти, и за основаніе сіе въ дѣлахъ не 
имѣти“. Авторитетъ же раскольническихъ „отцевъ" но- 
воженами совсѣмъ отрицался. Есть „нѣкій самотолки,— го­
ворилъ Алексѣевъ,— которые" имѣютъ одно только основа­
ніе: „старики наши такъ творили, и мы такъ творимъ,—  
о дѣлахъ, въ нихъ бываемыхъ, никто насъ не вопрошай, 
но хотяй самъ да вопроситъ ихъ". И относительно глав­
наго старообрядческаго принципа —  слѣдовать „старымъ" 
книгамъ и „старымъ" обрядамъ—Алексѣевъ отзывался съ 
прямымъ порицаніемъ. Нашъ „простой народъ.— говорилъ 
онъ въ сочиненіи о покаяніи,— всю должность спасенія 
своего надѣется въ томъ, чтобы къ новотворству не при­
ступать, да двумя персты знаменоватися, а о прочихъ ни 
едино попеченіе имѣетъ: такова ихъ пустая надежда 
спасенія"!

Изъ сочиненій Ивана Алексѣева видно еще, что большое 
смущеніе среди послѣдователей согласія новоженовъ про­
изводили обличеніи противъ нихъ со стороны поповцевъ. 
Таковы, прежде всего, обличенія по поводу того, что со­
гласіе новоженовъ не имѣетъ священства, не совершаетъ 
важнѣйшихъ таинствъ. Особенную же силу имѣлъ упрекъ 
по такому вопросу, который можно назвать неважнымъ и отъ 
котораго, повидимому, трудно было ожидать, что онъ про­
изведетъ тревогу и волненія. Таково было обличеніе по 
поводу того, что въ согласіи новоженовъ не читались, за

10



146 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. №  4 .

отсутствіемъ священника, очистительныя молитвы, во пер­
выхъ, женѣ, родившей сына или дочь, и во вторыхъ, 
дому, въ которомъ роды состоялись. Въ примѣненіи къ со­
гласію новоженовъ этотъ упрекъ получалъ полную силу. 
Вѣдь читать эти молитвы въ согласіи было некому, такъ 
какъ священника у новоженовъ не было, а между тѣмъ 
нужда въ молитвахъ имѣлась на лицо, потому что это 
согласіе допускало бракъ. Упреки выступали, такимъ обра­
зомъ, съ особенною остротою и производили не малыя вол­
ненія. „У васъ,— говорили новоженамъ поповцы,— послѣ 
рбдовъ очистительныхъ молитвъ не бываетъ, безъ молитвъ 
младенцевъ крещаютъ, домы ваши и вы не очищены есте 
и скверны". Обвиненіе, по существу своему неважное, было 
важно съ точки зрѣнія старообрядца: вѣдь очистительныя 
молитвы имѣются въ старопечатныхъ книгахъ, соблюдать 
правила которыхъ для старообрядца было главнымъ требо­
ваніемъ. Поэтому неудивительно, что упрекъ производилъ 
въ средѣ новоженовъ сильное волненіе. „И таковыхъ ради 
гаждательныхъ гласовъ, — говоритъ Алексѣевъ,— нѣціи у 
насъ неразумніи, аки громами устрашени, поколебашеся, а 
друзіи и падоша: убоявшеся дыма отъ смущеннаго своего 
ума, во огнь впадоша, не разсуждающе, яко не все то громъ 
есть, что противницы гремятъ". Положимъ, —продолжаетъ 
Алексѣевъ, — что „много шумятъ на ны враги наша, и 
ненавидящіе насъ воздвигоша нынѣ главу и широко уста 
©тверзоша". Но нужно разсмотрѣть вопросъ по существу 
и—тогда легко избѣжимъ „позоръ плачевный". Очевидно, 
что обличеніе со стороны поповцевъ прямо „позорило" со­
гласіе новоженовъ.

Имѣютъ значеніе сочиненія Алексѣева и для исторіи вну­
тренней жизни поповщины того времени Такъ, напримѣръ, 
весьма цѣнно указаніе Алексѣева, что въ его время, т. е. 
въ 60-хъ годахъ XVIII вѣка, поповцы въ чинопріемѣ при-



№ 4. ЧЕРТЫ ПОЛЕМИКИ ПРОТИВЪ п о п о в щ и н ы . 147

ходящихъ къ нимъ поповъ и мірянъ держались не одина­
ковой практики: мірянъ принимали чрезъ мѵропомазаніе, 
а поповъ —  чрезъ проклятіе ересей. Значитъ противники 
перемазанства примѣняли свою практику тогда не ко всѣмъ 
переходящимъ въ ихъ согласіе. Такъ поступали, очевидно, 
діаконовцы, которые съ 80-хъ годовъ XVIII вѣка стали 
практиковать въ чинопріемѣ— мірянъ и поповъ—уже только 
проклятіе ересей. Съ другой стороны Алексѣевъ свидѣтель­
ствуетъ, что въ поповщинѣ замѣчалось разногласіе и отно­
сительно пріема „простецовъ" или мірянъ: однихъ изъ при­
ходящихъ перемазывали, другихъ же нѣтъ,— „кго какъ 
хощетъ". Вѣроятно, и здѣсь имѣются въ виду тѣ же діа­
коновцы.

Затѣмъ, были и такіе называвшіеся „поповцами", ко­
торые, за неимѣніемъ поповъ, сами себя ставили на мѣсто 
ихъ: напримѣръ, совершали крещеніе младенцевъ,— не чрезъ 
погруженіе только крещаемаго въ воду съ произнесеніемъ 
крещальной формулы, а полнымъ „поповскимъ чиномъ" по 
Потребнику, чтб практиковали нѣкогда и безпоповцы, скоро 
это, однако же, оставившіе какъ неправильное,— и сами же 
вычитывали очистительныя молитвы, хотя, къ удивленію, 
не дозволяли простецамъ „пѣть погребеніе".

Далѣе, въ практикѣ поповцевъ было обычнымъ: совер­
шать „заочное погребеніе"; вѣнчать „запрещенные браки"; 
вѣнчать двоеженцевъ и троеженцевъ „безъ надзиранія пра­
вильнаго"; дозволять попамъ жить какъ хотятъ тѣ, не на­
блюдая и не зная: „чи попъ людей руководствуетъ, чи 
попа люди научаютъ"; нарушать многія церковныя правила, 
какъ-то: „многіе отъ мужей, не простыхъ, но самихъ кли­
рошанъ, по рожденіи жепъ ихъ, безъ молитвъ очисти­
тельныхъ пребывающе, не токмо въ простые домы" входили, 
но „и въ храмы молитвенные", въ которыхъ „службы отпра­
вляли"; или: „егда жена родитъ гдѣ", то, за отсутствіемъ 
попа, родившая и домъ, гдѣ было рожденіе, оставались

іо*



148 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4.

безъ очистительныхъ молитвъ, причемъ „тѣмъ временемъ" 
къ родившей „по обычаю" многіе приходили; кто „съ дары", 
кто „ради пьянства"; еще: „жена родившая, временемъ 
омогшися, съ младенцемъ отъѣзжала до попа; и тамо себѣ 
молитву пріимши, крестила дѣтище, домъ же, гдѣ состоя­
лось рожденіе, и „сущіе въ немъ безъ молитвы оставались"; 
поэтому родившая жена, по возвращеніи отъ попа, входила 
въ домъ неочищенный; наконецъ, нарушалось правило о 
молитвахъ очищенія и въ тѣхъ случаяхъ, когда, за отсут­
ствіемъ попа, крещеніе совершали поповіцинскіе старцы и 
міряне и когда очистительныя молитвы читать было не- 
кому. Вообще бытовая картина поповщины вырисовывается 
Алексѣевымъ ясно: нарушеній церковныхъ правилъ, ока­
зывается., было здѣсь очень много. По словамъ Алексѣева, 
имъ представленъ только образецъ. „Ежели бы вся сія 
законопреступленія ихъ описывати по единому и доводами 
Св. Писанія качество ихъ объявити, то,— говоритъ Алек­
сѣевъ,— не малыя бы книги нужда явитися".

Профессоръ П. Смирновъ.



У[ъъ "россіи во Святую Землю.
(Изъ дневника студента-паломника).

Насладившись лицезрѣніемъ славнѣйшаго памятника 
Византіи— Св. Софіи, мы прошли на историческую площадь 
Ат-Мейданъ, т. е. конскую площадь. Раньше, давно когда-то, 
здѣсь жизнь кипѣла, площадь эта служила мѣстомъ сбо­
рища всѣхъ гражданъ для веселыхъ игръ..., а теперь—  
пустая, заброшенная площадь, съ тремя убогими памятни­
ками: —  обелискъ Ѳедосія, змѣиная колонна и каменная 
пирамида Константина Багрянороднаго. Лучше другихъ 
сохранился обелискъ Ѳеодосія. Пирамидальная колонна въ 
14 саженъ высоты, изъ цѣльнаго Ѳивскаго гранита, нахо­
дившаяся раньше въ храмѣ солнца въ Иліополѣ, исписан­
ная со всѣхъ сторонъ прекрасно сохранившимися іерогли­
фами. Обелискъ былъ сдѣланъ за 1000 л. до Р. Хр. фа­
раономъ Тотмосомъ, а на площади Византіи поставленъ въ 
390 году императоромъ Ѳеодосіемъ и— своей оригинальной 
древней красотой привлекаетъ къ себѣ взоры всѣхъ ту­
ристовъ и паломниковъ.

Осмотрѣвъ Ат-Мейданъ, мы направились по улицамъ 
Константинополя на базаръ. Улицы кривыя, узкія, грязныя 
и плохо мощеныя, дома громоздятся другъ на друга, при­
чемъ постепенно расширяющіеся верхніе этажи иногда 
образуютъ надъ улицей нѣчто вродѣ свода или навѣса.

На базарѣ —  все на лицо, все выставлено, все видно. 
Продавцы всѣ свои товары разложили передъ лавками и—



150 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

рѣдко пропустятъ проходящаго мимо, а особенно иностранца, 
котораго они узнаютъ какимъ то дутьемъ, безъ того, чтобы 
не предложить ему своего товару и не пробѣжать за нимъ 
нѣсколькихъ шаговъ, расхваливая достоинство товара. Къ 
нимъ присоединяются въ нападеніи на иностранцевъ: са- 
рафы (мѣнялы), комиссіонеры, гиды и тьмочислеиные раз­
носчики, часто заставляющіе покупать вещь совершенно 
ненужную. Многіе изъ нихъ хотя и плохо, но говорятъ 
по-русски. Много тутъ же и кофеенъ, гдѣ турки сидятъ, 
подобравъ подъ себя ноги и съ важностью на лицѣ поку­
риваютъ свой кальянъ.

Зашли въ крытое помѣщеніе, гдѣ еще болѣе спертый 
воздухъ и слишкомъ „пряное амбрэ“ заставили насъ по- 
силѣ возможности, предохраняя свой носъ, ускорить шаги. 
Это —пассажъ. Чего-чего тутъ нѣтъ. Кажется товары всего 
міра имѣютъ здѣсь своихъ „ представителей “. Яркіе восточ­
ные цвѣта такъ и привлекаютъ взоры неприхотливыхъ 
„дѣтей востока"...

Съ базара мы вышли на небольшую площадь передъ 
Галатскимъ мостомъ и— невольно остановились, очарован­
ные открывшимся чуднымъ видомъ на Золотой Рогъ, Га- 
лату и Пера.

Набережная Золотого Рога сплошь застроена турецкими 
кофейными и довольно грязна. На Галатскомъ мосту нево­
образимая суматоха: его справедливо называютъ центромъ 
Константинополя, который въ свою очередь можно назвать 
громаднымъ мостомъ между сѣверомъ и югомъ, востокомъ 
и западомъ, гдѣ временно сходятся всѣ народы Европы 
и Азіи.

За мостомъ виднѣются грандіозныя зданія Галаты и за 
ними ПерА Надъ всѣми ими высоко царитъ древняя І'а- 
латская башня. Она построена въ 1348 году генуэзцами; 
ея высота надъ уровнемъ моря 70 саженъ. Съ башни 
почти безпрерывно подаются сигналы флагами въ Скутари,—



№  4 . ИЗЪ РОССІИ ВО СВЯТУЮ ЗЕМЛЮ. 151

азіатскую часть Константинополя. Съ верхней площадки 
ея открывается одна изъ самыхъ грандіозныхъ и чудныхъ 
панорамъ въ мірѣ.

У Галатскаго моста устроено нѣсколько пристаней, къ 
которымъ ежеминутно подходятъ и отходятъ цѣлые сотни 
параходиковъ, отвозящихъ и привозящихъ самую разно­
образную публику изъ Фанаря (въ западной части Стам­
була), съ Босфора, изъ Скутари, съ Принцевыхъ острововъ... 
Жизнь кипитъ и... слышенъ лишь общій гулъ этой бурной 
жизни по стихіямъ вѣка сего.

Галатскій мостъ черезъ Золотой Рогъ Галата и Пёра.

Полюбовавшись открывшейся панорамой, мы направились 
къ Галатскому мосту. На мосту сначала съ насъ хотѣли 
взять по паричкѣ (2 1',  коп.) за право прохода по нему, 
но,— увидѣвъ свѣтлыя пуговицы нашей формы, очевидно 
въ насъ признали военныхъ, а съ военныхъ всѣхъ націо­
нальностей за проходъ по мосту не берутъ,— насъ свободно 
пропустили.

На утломъ и до невозможности грязномъ маленькомъ 
параходикѣ мы отправились въ патріархію.

Параходикъ остановился у Фанаря, около монастыря св. 
Георгія, въ которомъ живетъ Вселенскій патріархъ Германъ.



152 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. №  4 .

Здѣсь такъ пріятно побыть въ тѣни деревъ, столь рѣдкихъ 
въ центральныхъ частяхъ Константинополя,—укрыться отъ 
немилосердно палящихъ лучей солнца.

Насъ встрѣтилъ цѣлый штатъ служащихъ при патріархѣ 
и вскорѣ послѣ доклада Его блаженству блаженнѣйшему 
патріарху Константинополя и всего Востока Герману пер­
вому —  онъ изволилъ насъ принять въ торжественной 
аудіенціи.

Греческая церковь переживала дни гоненія на правосла­
віе. Въ Смирнѣ и Салоникахъ произошло кровавое столкно­
веніе между греками и турками. Во многихъ городахъ 
Турціи, особенно въ Малой Азіи турки избили грековъ и 
многихъ православныхъ подвергли мученіямъ...

Патріархъ принялъ крайнія мѣры. Въ день Св. Духа 
{26 мая) въ Константинополѣ и во всей Турціи онъ за­
крылъ для богослуженія всѣ православные храмы:— дабы 
обратить вниманіе европейскихъ державъ на тѣ притѣсне­
нія и беззаконія, кои чинятъ имъ безбожные и невѣрные 
турки...

Не смотря на „трауръ церкви", запрещающій всякіе 
торжественные пріемы, патріархъ насъ принялъ.

Мы поднялись въ пріемный залъ, гдѣ царитъ полутьма 
и пріятная прохлада. Всѣ по очереди подошли къ блажен­
нѣйшему Кир-Герману, становились на колѣни и прини­
мали благословеніе.

Патріархъ Германъ— старый, небольшого роста, весь сѣдой, 
хотя и слабый физически, но сильный свѣтъ Христовъ 
горитъ еще въ немъ.

На греческомъ (офиціальномъ) языкѣ онъ любезно при­
вѣтствовалъ насъ, сказавъ, что наше посѣщеніе въ такое 
тяжелое время для греческой- церкви приноситъ ему отраду 
и—пожелалъ намъ счастливо достигнуть завѣтнаго своего 
желанія— посѣтить Св. Землю и тамъ насладиться бога­
тыми дарами святынь Христовыхъ.



№  4 . ИЗЪ РОССІИ ВО СВЯТУЮ ЗЕМЛЮ. 153

Архимандритъ-переводчикъ передалъ намъ слова патрі­
арха. Нашъ руководитель С. С. Василіади, какъ природ­
ный грекъ, въ горячихъ словахъ благодарилъ патріарха 
за благословеніе и благопожеланія на греческомъ языкѣ. 
Патріархъ благословилъ насъ еще общимъ благословеніемъ, 
а мы спѣли „Тоѵ 0сотс6хт)ѵ“ .

Въ пріемной остались преподаватели и священники, ко­
торые ѣхали вмѣстѣ съ нами въ экскурсіи. Съ ними па­
тріархъ еще минутъ 10 бесѣдовалъ о дѣлахъ церкви. А 
мы въ это время осмотрѣли: малый синодъ (залъ для за­
сѣданій его), кабинетъ патріарха и большой синодъ.

Затѣмъ всѣ вмѣстѣ осматривали патріаршую церковь.
Патріархія Вселенская, нѣкогда болѣе всѣхъ богатая свя­

тынями, теперь, послѣ иконоборныхъ неистовствъ, затѣмъ, 
разграбленія латинянами и, наконецъ, послѣ турецкаго 
разгрома, крайне обѣднѣла ими.

Патріаршая церковь— во имя св. Георгія Побѣдоносца. 
Въ ней, прежде всего, достопримѣчательна каѳедра Іоанна 
Златоуста, или такъ называемый „Вселенскій Престолъ". 
Съ нея произносилъ нѣкогда въ первоначальномъ маломъ 
храмѣ Святыя Софіи свои златоглагольныя проповѣди Ве­
ликій Златоустъ.

Когда же онъ былъ изгнанъ и храмъ Софійскій сгорѣлъ, 
то каѳедра его уцѣлѣла. Каѳедра эта чернаго дерева, съ 
рѣзьбою и украшеніями изъ слоновой кости и темно-зеле­
нымъ бархатнымъ сидѣньемъ.

Замѣчательна икона „Всеблаженнѣйшей", которая нахо­
дится въ притворѣ. Ликъ ея написанъ такъ чудно, что 
откуда ни посмотрѣть, всюду очи Ея съ любовію взираютъ 
на пришедшихъ въ храмъ.

Справа у иконостаса древняя икона Божіей Матери „Оди- 
гитрія",— по преданію писана самимъ евангелистомъ Л у­
кою, часть столба, къ которому привязанъ былъ во время 
•бичеванія нашъ Спаситель и— чудотворная икона св Іоанна



154 ГОЛОСЪ Ц ЕРКВИ . №  4 ,

Крестителя. Эта икона была брошена въ костеръ, но только 
чуть подгорѣла снизу.

Направо находятся на вскрытіи мощи святыхъ: Соломо- 
ніи, матери Маккавеевъ, Ѳеофаніи, жены Льва Мудраго и 
святыя Всехвальныя Евѳиміи; послѣднія знамениты тѣмъ, 
что нѣкогда, въ дни памяти страданій Ея, источали кровь 
ежегодно. Здѣсь намъ повѣствовали два преданія.

Сбоку гроба Всехвальныя Евѳиміи было сдѣлано отвер­
стіе, чрезъ которое полагали внутрь гроба губу и потомъ 
вынимали её напоенною кровью Валикомученицы, имѣвшей 
цѣлебную чудотворность; ею помазывались и исцѣлялись 
отъ всякихъ недуговъ. Одинъ изъ императоровъ усумнился 
въ возможности того, чтобы высохшія мощи могли источать 
кровь, и заподозрѣлъ поддѣлку и обманъ со стороны ду­
ховенства. Поэтому онъ лично вложилъ наканунѣ дня па­
мяти страданій святой губу въ отверстіе и, удостовѣрив­
шись, что внутри все сухо и нѣтъ признака крови, — 
отверстіе тщательно запечаталъ своей печатью. По проше­
ствіи дня памяти святой онъ открылъ гробъ и, вынувъ 
губу, нашелъ ее напоенной чудесной и чудотворной кровью 
мученицы... Но за это невѣріе и хульное сомнѣніе святая 
прекратила, съ тѣхъ поръ чудесное источеніе своей крови.

Въ 451 г., во время преній за догматъ двухъ воль и 
двухъ естествъ во Христѣ и за догматъ о Богородицѣ, въ 
рану св. Евфиміи бьйіи положены двѣ хартіи съ изложе­
ніемъ исповѣданія вѣры обѣихъ спорящихъ сторонъ, и, 
когда потомъ гробъ, запечатанный съ хартіями, открыли, 
то православное исповѣданіе оказалось въ рукѣ святой и 
на персяхъ ея, а еретическое подъ ногами ея. Это такъ 
повліяло на противниковъ, что всѣ они перешли на сто­
рону православныхъ, кромѣ только самого озлобленнаго 
Діоскора, который и былъ преданъ анаѳемѣ.

Мощи святыхъ находятся въ ракахъ, но— открыты и бо­
гомольцы прикладываются прямо къ лобнымъ костямъ. Въ



М 4. ИЗЪ РОССІИ ВО СВЯТУЮ ЗЕМЛЮ. 155

небольшой чудной ракѣ находятся мощи св. апостола 
Андрея.

Церковь ев. Георгія весьма древняя и имѣетъ строго 
византійскій стиль (ѵёгра); устроена, какъ и всѣ греческія 
цёркви, съ низенькими царскими вратами и стасидіями но 
бокамъ, безъ солеи. Въ алтарѣ вмѣсто завѣсы за царскими 
вратами устроена деревянная рама, передвигаемая на ко­
лесахъ. Иконостасъ рѣзной и совсѣмъ почернѣлъ отъ вре­
мени; двѣ большія иконы Спасителя и Божіей Матери—■ 
мозаичныя и довольно древнія. На лѣвой сторонѣ церкви 
у задняго столба устроена высокая каѳедра для чтенія еван­
гелія, на которую діаконъ восходитъ по витой лѣстницѣ.

Храмъ вообще производитъ впечатлѣніе какого - нибудь 
нашего древняго русскаго собора, деревяннаго, покинутаго 
за ненадобностью... Но— уходить отсюда не хотѣлось, ибо 
здѣсь такъ много собрано святынь и съ особою любовію 
взираеінь на каѳедру св. Іоанна Златоуста, стараясь въ 
воображеніи представить чудный образъ вдохновеннаго 
старца, Златоустаго оратора...

Выйдя изъ храма, мы подробно осмотрѣли среднія во­
рота патріархіи, всегда закрытыя и даже огражденныя.—  
На нихъ въ первый день Пасхи 12 апрѣля 1821 г. былъ 
повѣшенъ турками патріархъ Григорій V. Тѣло его два 
дня висѣло на воротахъ, а на третій —было отдано на по­
руганіе жидамъ, которые сорвали съ него святительскія 
одежды, съ ругательствами повлекли по улицамъ города 
и съ большимъ камнемъ бросили въ море. Но чудесно онъ 
не утонулъ, а былъ подобранъ на православное судно и 
доставленъ въ Одессу. Впослѣдствіи же тѣло его перевезли 
въ Аѳины, причемъ— по повелѣнію султана— сами же турки 
оказали военныя почести умученному ими патріарху, когда 
судно съ священными останками его проходило Босфоръ.

Ворота, на которыхъ онъ былъ повѣшенъ, остаются въ



156 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 3.

неприкосновенности и на нихъ повѣшенъ портретъ умучен­
наго здѣсь патріарха Григорія V.

Изъ патріархіи по улицамъ Фанаря мы направились 
пѣшкомъ ко Влахернскому храму.

Улицы здѣсь кривыя, черезъ-чуръ узки и грязны. Изъ 
открытыхъ оконъ высовываются смуглыя лица гречанокъ, 
глазѣющихъ на прохожихъ, толпы ребятишекъ въ грязныхъ 
лохмотьяхъ встрѣчаютъ насъ своимъ привѣтствіемъ „^аіргте", 
а нѣкоторыя изъ нихъ со смѣхомъ кричатъ вдогонку намъ 
уже по-русски: „здравствуй".

Томительная жара заставляетъ все время искать тѣни 
и черезъ полчаса— три четверти часа мы наконецъ съ ра­
достію достигли древняго Влахернскаго храма.

Студентъ В. Н. Поповъ.

г» л  ~гта Т  і  т  д  іі



О Т Д Ѣ Л Ъ  В Т О Р О Й .

„Ночь возрожденія".
(Изъ одной исповѣди).

Когда я былъ далекъ отъ религіи, какъ отъ живой,, 
тѣсной связи съ Господомъ Богомъ. Когда полоса безцер- 
ковности охватила меня цѣликомъ послѣ моего желанія 
отойти,— въ угоду того сатанинскаго учрежденія, которое назы­
вается „общественнымъ мнѣніемъ", „модой", „средой", „то­
вариществомъ", „прогрессомъ",— отъ святого православія, въ 
которомъ я былъ воспитанъ въ лучшую, пору своей жизни—  
въ дѣтствѣ. Когда на помощь безцерковности пришли лю­
безныя указанному выше учрежденію духа тьмы, доктрины 
новыхъ и старыхъ еретическихъ сектъ и вѣяній, въ родѣ тѣхъ, 
что видимые предметы и формы поклоненія истинному Богу,—  
иконы, мощи, святыни Божьихъ храмовъ, лампады, таин­
ства, обряды и другія установленія святого православія,—> 
пережитки варварства, идолопоклонства, некультурности. 
Что-де поклоненіе истинному Богу должно производиться, 
по словамъ Христа „въ духѣ и истинѣ".

О, какъ коваренъ сатана, отвлекая этими словами 
на новыя формы поклоненія Божеству людей, у ко­
торыхъ нѣтъ „ни духа, ни истины", отъ святой правды, 
пробуждая при этомъ своимъ обычнымъ пріемомъ въ че­
ловѣкѣ горделивое чувство. Кому не лестно придти къ 
сознанію, что онъ настолько выросъ противъ своихъ со-



158 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. №  4 .

временниковъ, что ему давнымъ давно пора поклоняться 
Богу не во внѣшнихъ формахъ „старыхъ", „отжившихъ", 
„темныхъ" людей, а „въ духѣ и истинѣ"? А такъ какъ 
послѣднихъ у него нѣтъ, ибо это является только лишь 
результатомъ огромнаго духовнаго опыта на почвѣ види­
маго поклоненія Всемогущему Творцу неба и земли. Его 
Единородному Сыну и Святому Духу; опыта, установленнаго 
тысячелѣтними трудами Святой Апостольской Церкви,— онъ 
никакъ не поклоняется Всемогущему Богу, сначала въ ожи­
даніи пробужденія въ немъ и „духа, и и с т и н ы а  потомъ 
по привычкѣ.

Когда все это удалило изъ моей обыденной жизни 
великое значеніе святыхъ изображеній угодниковъ Бо­
жіихъ; когда потухли слабо мерцающія лампады передъ 
ликомъ Спасителя и Его Пречистой Богоматери, въ моемъ 
жилищѣ и въ моемъ сознаніи, —  не я самъ, а сама моя 
душа почувствовала мучительную скорбь, тяжелое, безпро­
свѣтное одиночество.

Мнѣ чего то недоставало
Какъ будто изъ моей комнаты, а вмѣстѣ съ тѣмъ и изъ 

моей жизни была вынесена всегда согрѣвавшая меня уют­
ная печечька.

Какъ будто я попалъ въ тотъ жизненный ледникъ, отъ 
котораго вокругъ идутъ холодныя волны морозящаго не 
только тѣло, но и душу ледянящаго холода.

Я пытался обратиться къ Всемогущему Господу Богу въ 
„духѣ и истинѣ". Я старался чаще преклонять колѣни, 
закрывая рукой глаза, не около святыхъ изображеній, 
какъ это было раньше, а накъ можно дальше отъ нихъ; 
силился обращаться къ Нему въ „духѣ", просить Его о 
своихъ нуждахъ, но я чувствовалъ, что то была не молитва, 
а протестъ противъ старыхъ установленій Церкви.

Я чувствовалъ, что нѣтъ здѣсь, ни „духа", ни „истины".
Я сталъ рѣже молиться, а потомъ пересталъ и совсѣмъ ..



-№ 4 . ночь возрожденія". 159

ІІ^ка я былъ молодъ.
Пока жизнь улыбалась мнѣ; пока съ ранняго утра до 

глубокой полночи я вертѣлся на людяхъ, на этомъ рынкѣ 
житейской суеты, въ чаду новыхъ ощущеній, новыхъ пе­
реживаній,— я чувствовалъ себя, если не совсѣмъ спокойно, 
то, по крайней мѣрѣ, ничто не тревожило моей души.

Но, когда я сталъ старше, когда я ночью укладывался 
въ постель; когда чадъ жизни, какъ угаръ, выходилъ изъ 
моей головы; какъ туманъ, какъ завѣса, спадалъ съ глазъ 
моей души,— о, какая мучительная тоска; о, какая невы­
разимая боль охватывали мое сердце!

Какъ будто, тамъ, гдѣ то, внутри меня, раздавался стонъ 
тысячъ матерей, у которыхъ отняли ихъ дорогихъ малютокъ.

Какъ будто, милліонъ узниковъ были заключены въ ока­
менѣвающей скорлупѣ моего сердца и своими воплями, и 
стонами просили вернуть имъ святую свободу, радость 
видѣть родныя поля.

Какъ будто, тысячи путниковъ, сбившихся во время 
безпросвѣтной снѣжной мятели, вьюги, съ пути, отчаянно 
вопили, ища спасенія отъ обледенѣвающаго ихъ существа 
бушующаго морознаго снѣжнаго вихря.

И эти вопли, сливаясь съ порывистымъ завываніемъ 
бурана, разрывали что то находящееся внутри меня.

Какъ будто, сотни тысячъ путниковъ жгучей песчан- 
ной Сахарѣ, потерявши освѣжающій источникъ холодной 
ключевой воды, съ пересохшими ртами, съ потрескавшимися 
отъ мучительной жажды губами, просили имъ дать хоть 
каплю воды, дабы утолить страшную мучительную жажду.

Иногда мнѣ казалось, что тамъ, въ тайникахъ моего 
сердца— маленькая уютная комнатка, въ глубинѣ которой 
у теплой лежанки, прикрытая бѣлоснѣжнымъ пологомъ 
дѣтская кроватка, и въ ней лежу я, бѣлокурый, жизнера­
достный, пухлый мальчишка.

Въ комнатѣ мракъ; не теплится обычной лампады у



160 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

строгаго, но вмѣстѣ съ тѣмъ добраго и ласкающаго своимъ 
благодатнымъ взглядомъ, стариннаго изображенія Святи­
теля Николая, который въ лѣвой рукѣ держитъ храмъ 
Божій, а въ правой—мечъ, и я слышу около себя глухія, 
еле сдерживаемыя рыданія своей давно, давно умершей 
матери, которая въ самыхъ нѣжныхъ любовныхъ выраже­
ніяхъ проситъ меня освѣтить этотъ чудный ликъ, и, вмѣстѣ 
съ нимъ, комнату своей души, комнату своего сердца...

Очи смежаютъ мои глаза...
Тусклѣе и тусклѣе становятся мои страшныя пере­

живанія...
Какое то другое „я“, во мнѣ находящееся, сладко го­

воритъ мнѣ: „слава Богу, наконецъ то я усну“...
Но, Боже, что я вижу?
Изъ передняго угла, изъ кіота выходитъ Мѵрликійскій 

чудотворецъ. Становится все больше и больше ростомъ. 
Все ближе и ближе подходитъ ко мнѣ. Вотъ я уже не 
вижу, а скорѣе чувствую, —  потому что боюсь открыть 
глаза,— его худощавую, стройную фигуру. Его проникаю­
щій, пламенно горящій взглядъ, сквозь мои закрытыя очи 
вонзается въ мою душу. Я какъ то духовно чувствую, 
какъ онъ протягиваетъ ко мнѣ лѣвую руку съ находя­
щимся на ней четырехглавымъ храмомъ Божіимъ и грозно 
говоритъ мнѣ,— зачѣмъ я покинулъ то, въ чемъ пребывали 
тысячелѣтіе мои предки? Зачѣмъ я отвергся отъ того, что 
давало и даетъ источникъ отрады и утѣшенія милліонамъ 
страждущихъ, но вѣрующихъ сердецъ? Зачѣмъ я отторгся 
отъ того стада, во имя принадлежности къ которому онъ, 
какъ нѣжный, любящій пѣстунъ, какъ добрая любвеобиль­
ная няня, до послѣдняго момента охранялъ мевя своими 
молитвами? Зачѣмъ я примкнулъ къ лагерю тѣхъ людей, 
которые идутъ безумнымъ штурмомъ на Святую Право­
славную Церковь, забывая, что вотъ этотъ мечъ онъ до 
послѣднихъ дней міра, какъ воинъ Христа, будетъ подымать



№ 4. ночь возрожденія". 161

въ защиту святого православія и жестоко поражать враговъ 
послѣдняго? Всякій, кто отходитъ отъ защищаемой кмъ свя­
тыни, пусть помнитъ, что этотъ мечъ высоко поднимается 
надъ выей отходящаго...

Въ мучительномъ ужасѣ я чувствовалъ, что великій 
угодникъ Божій грозно поднялъ свою правую десницу и 
надо мною взвился съ ярко блестящимъ, остро отточеннымъ 
лезвіемъ, карающій мечъ...

Я вскрикивалъ и просыпался.
Холодный потъ крупными каплями скатывался со лба, 

и сонъ бѣжалъ отъ меня...
Отличительный признакъ сатаны —  горделивое упорство.
И если, человѣкъ, ты почувствуешь въ себѣ присутствіе 

этихъ двухъ объединенныхъ элементовъ,— гордыни и упор­
ства, задумайся: тебя охватилъ сатана. Немедленно,— дорожи 
временемъ,— бѣги къ Распятому Смиренію, бѣги къ Пречи­
стой Кротости, повергнись ницъ и проси служителя Церкви, 
вмѣстѣ съ тобой, помолиться о скорѣйшемъ освобожденіи.

Каждая секунда промедленія —  твое несчастье, ибо эта 
духовная болѣзнь въ милліарды милліардовъ разъ опаснѣе 
физическаго заболѣванія гангреной...

Я, охваченный и этой гордыней, и этимъ упорствомъ, 
отправился не въ ту цѣлебницу, которая называется хра­
момъ Божіимъ, и не къ Тому Врачу, Который, въ присут­
ствіи Своего вѣрнаго слуги и ассистента— слуги Церкви, 
выслушавши самыя искреннія, безо всякой утайки, описанія 
моей болѣзни, могъ бы излѣчить меня тѣмъ всеисцѣляю­
щимъ лѣкарствомъ, которое представляетъ собою Пречистое 
Тѣло и Пречистую Кровь Его.

Нѣтъ, я пошелъ къ врачамъ міра сего.
И всѣ они, за исключеніемъ одного, у котораго въ пе­

реднемъ углу красовался цѣлитель и великомученикъ Пан­
телеймонъ,— всѣ они назвали мою болѣзнь „страданіемъ

иГОЛОСЪ Ц Е Р К В И .



162 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. №  4 .

нервовъ", а лѣкарствомъ: развлеченія, удовольствія, на­
слажденія.

И, какъ меня не уговаривалъ послѣдній, вѣрующій 
врачъ, обратиться къ своей родной религіи; обратиться къ 
Искупившему насъ Спасителю, Царицѣ Небесной, святителю 
и угоднику Христову Николаю, исповѣдываться и прича­
ститься Святыхъ Христовыхъ Таинъ, и вообще— встать на 
путь той жизни, которую я проводилъ въ дѣтствѣ, подъ 
руководствомъ вѣрующихъ отца и матери, я не послушался 
его.

Онъ говорилъ такъ просто, онъ говорилъ отъ сердца, 
языкомъ сердца, но бездоказательно.

А тѣ, первые, тѣ говорили отъ науки, ученой рѣчью, 
доказывали свои доводы съ математической точностью, какъ 
дважды два четыре.

Мой разумъ былъ на ихъ сторонѣ, а чувства, распу­
стившіяся, разнузданныя чувства,— въ ожиданіи удоволь­
ствій,— уже давно давнымъ перешли на сторону первыхъ.

И наступилъ новый періодъ въ моей жизни.
Ночь смѣнила день, а день смѣнилъ ночь.
Весь домъ, вся моя квартира огласилась музыкой, ве­

сельемъ.
Съ невинныхъ удовольствій я перешелъ на широкій 

разнузданный разгулъ—развратъ.
Карты, вино, женщины.
О Богѣ, о поклоненіи Ему въ „духѣ и истинѣ", уже 

не было и рѣчи.
Я сталъ смѣяться надъ тѣми, кто еще оставался въ 

этомъ, по моему мнѣнію, дѣтскомъ вѣрованіи.
Послѣдовательно забывалась семья; вѣрующая, тружен- 

ница, честная жена.
Были заброшены дѣти...
Но лучше ли чувствовалъ я себя въ то время?
Не знаю.



№ 4. ночь возрожденія". 163

Я въ то время не задумывался надъ этимъ.
У меня былъ отнятъ разумъ.
Закрыты духовныя очи и заткнуты духовныя уши.
Одно я только припоминаю съ страшнымъ ужасомъ.
Я боялся ночи.
Я боялся ея, какъ грознаго призрака, какъ страшнаго 

суда.
Я боялся остаться самъ съ собою, съ своей собственной 

совѣстью.
Я боялся этихъ воплей души.
Я боялся этихъ стоновъ, которые я заглушалъ теперь 

наркозомъ жизни: виномъ, развратомъ и удовольствіями.
Съ самаго начала врачи пріучили меня передъ сномъ 

оглушать себя разными успокоивающими снотворными нар­
котиками.

А чтобы тревожныя мысли моей души не жалили меня, 
когда я только проснусь, —  я страшно боялся утренней 
молитвы, какъ боялся мой слуга во время моего дневного 
сна поднять тяжелыя портьеры, дабы лучъ свѣта не упалъ 
въ мои глаза,— мнѣ мгновенно подавали кофе, виной газеты...

Но есть русская пословица: „сколько веревочку не
вить,— кончику быть".

И этотъ кончикъ придвигался.
Въ одно прекрасное утро мнѣ сказали, что мое имуще­

ство идетъ съ молотка.
Я впервые на явѵ, не только увидалъ, а даже почув­

ствовалъ, что лезвіе опущеннаго на меня меча возмездія 
коснулось моей шеи.

Повязка спала.
Боже, что открылось рередъ моими глазами!
Семья почти разрушилась.
Бѣдная страдалица жена, будучи не въ силахъ вернуть 

меня на путь правды, изстрадалась душой; постарѣла; и
п*



164 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

дни, и ночи проводила, обливаясь горячими слезами, въ 
молитвѣ въ храмахъ Божіихъ.

Въ то время, когда я ничего не видѣлъ; ничего не 
слышалъ, въ ея душу проникалъ самый отдаленный церков­
ный благовѣстъ, и она смотрѣла на него, какъ на призывъ 
Бога въ ея скорби, шла и молилась, шла и молилась.

Дѣти разошлись.
Двое дѣтей пошли по стопамъ матери.
А двое, о ужасъ, о проклятіе тому моменту, когда я 

отошелъ отъ Церкви,— пошли по моимъ стопамъ, да еще, 
какъ и все вырождающееся, въ усиленномъ масштабѣ...

Это былъ ужасный день.
Не вставая съ постели, я до слѣдующей ночи проле­

жалъ съ закрытыми глазами, и передо мной, какъ точно 
какой то страшный, невѣдомый, безпристрастный бухгал­
теръ страница за страницей открывалъ счета моего жиз­
неннаго „гросбуіа* (главной книги).

И я видѣлъ, какъ каждая страница этой страшной книги 
заканчивалась кровавыми буквами;

„Ты погибъ“ ...
Всѣ меня покинули.
Никто изъ моихъ самыхъ близкихъ людей даже не при­

шелъ навѣстить меня.
Никто изъ тѣхъ,—кто въ лучшіе годы, въ началѣ этого 

моего страшнаго пути, приходилъ ко мнѣ и говорилъ: 
„если ты отошелъ отъ своей Церкви, ты сдѣлался уже 
Божіимъ дитятей, ты спасенъ"; кто этимъ, какъ по наклон­
ной плоскости, играя на моей человѣческой гордости, ка­
тилъ меня въ бездну паденія, —  не заглянулъ ко мнѣ въ 
этотъ моментъ.

Одинъ только человѣкъ, мною отвергнутый, мною забы­
тый, десятки разъ въ этотъ день старался подойти къ моей 
душѣ.



№  4 . НОЧЬ ВОЗРОЖДЕНІЯ “ . 165

Это была моя страдалица жена, отвергнутая и покинутая 
мною въ дни сатанинскаго метода лѣченія моей душевной 
болѣзни.

Десятки разъ отворялась дверь въ мою комнату; десятки 
разъ осторожно изъ полуотворенной двери выглядывало 
лицо этой святой женщины, но мнѣ стыдно было открывать 
передъ ней глаза, и я лежалъ, какъ будто, въ забытьи...

Итакъ, повторяю, въ моемъ мозгу неустанно, какъ 
мощный ударъ молота, раздавались слова:

„Я погибъ, я погибъ, я погибъ"...
Наступила ночь.
Ужасная мучительная ночь.
О, какъ я боялся этой ночи!
Какъ на протяженіи многихъ лѣтъ безумной жизни я 

бѣгалъ отъ нея.
Наконецъ она пришла.
Чувствую, что я буду не въ силахъ предстать передъ 

страшный судъ своей совѣсти, я, какъ воръ, потихоньку 
всталъ, подошелъ къ своему письменному столу, вынулъ 
револьверъ.

Тщательно осмотрѣлъ его.
Убѣдился, что онъ правильно заряженъ, положилъ его 

подъ подушку и рѣпіилъ, какъ только особенно будетъ 
тяжело, покончить съ собой.

II странное дѣло, я вдругъ сдѣлался совершенно спо­
койнымъ, какъ будто бы вопросъ обо мнѣ былъ совершенно 
законченъ, какъ будто я былъ окончательно приговоренъ 
къ смерти.

Но вотъ началось то, чего я такъ страшно боялся.
Мгновенно моя грудь была сразу преисполнена такимъ 

невыразимымъ страданьемъ, которое подступало и лилось 
къ горлу; которое ширилось, казалось до безпредѣльности 
и готовилось заглушить, захлеснуть меня мертвой петлей
отчаянія.



166 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. Л8 4.

Внутри меня все горѣло палящимъ огнемъ.
Каждый фибръ, каждый нервъ моего тѣла мучительно 

трепеталъ и, казалось, хотѣлъ вырваться отъ меня и куда 
то далеко, далеко убѣжать.

Все это ныло, тосковало, стонало, плакало.
Я не зналъ, куда мнѣ положить свою голову, руки, ноги.
Я мучительно перебрасывался на кровати изъ стороны 

въ сторону.
Тоска, безпредѣльная, мучительная тоска давила меня.
Лежать съ закрытыми глазами я не могу.
Мнѣ кажется, что они готовы выскочить изъ своихъ 

орбитъ.
Открою и— передо мною холодный мракъ безпросвѣтной 

могилы.
Въ головѣ ни одной мысли, только лишь изрѣдка, какъ 

отголосокъ недавняго размышленія, какъ мучительный 
хищникъ воронъ съ вершины зубчатой башни, изрѣдка 
„кто-то“ кричитъ въ мою душу:

„Погибъ, погибъ, погибъ"...
Я хочу молиться, хочу направить свое сердце къ Тому, 

Кто когда то давно, давно откликался на мои, даже дѣт­
скія просьбы.

Но „кто-то“, какъ указанный выше воронъ, говорилъ 
мнѣ съ мучительной ироніей въ голосѣ:

„Опоздалъ, опоздалъ” .
Когда я, ощущая реальность этого голоса, открывалъ 

свои глаза, я прежде всего видѣлъ массу красныхъ кро­
вавыхъ пятенъ, быть можетъ, отъ прилива крови кт, го­
ловѣ; быть можетъ отъ того, что я лежалъ цѣлый день 
съ закрытыми глазами.

Эти кровавыя пятна неудержимымъ потокомъ лились 
откуда то изъ-за меня, слѣва и, то расплываясь, то съѵжи- 
ваясь, какъ ртуть въ милліардахъ капель, то приближаясь, 
то отдвигаясь отъ меня, исчезали въ пространствѣ.



№ 4. ночь возрожденія". 167

Сначала я къ этому явленію относился безразлично, по­
томъ, сталъ бояться закрыть глаза.

„Вотъ такъ то въ могилѣ,— думалось мнѣ; буду видѣть, 
какъ эти кровавыя пятна будутъ превращаться въ мил­
ліарды самыхъ ужасныхъ существъ и терзать, рвать, раз­
лагать мое тѣло".

О, какъ страшна смерть!
Ужасъ все болѣе и болѣе охватывалъ мой умъ.
А зловѣщій воронъ рѣдко, мѣрно и отчетливо каркалъ:
„Погибъ".
Но... вотъ я въ ужасѣ даже нѣсколько приподнялся.
То расплывающееся, то удаляющееся кровавое пятно пре­

вратилось въ круглую, плотную фигуру невѣдомаго мнѣ 
человѣка и замерло передъ моими глазами.

Я окаменѣлъ.
Ближе всматриваясь въ смутныя, неясныя черты лица 

появившагося передо мною призрака, я чуть не вскрик­
нулъ отъ ужаса: передо мною стоялъ образъ одного изъ 
тѣхъ учителей моей гимназической жизни, который когда то 
логикой мысли заронилъ въ мою душу сомнѣніе въ суще­
ствованіи Бога.

Я глухо застоналъ, повалился на подушку, а фигура, 
казалось мнѣ въ то время, съ адскимъ хохотомъ, то рас­
плываясь, то съуживаясь, отходила отъ меня, сливаясь съ 
общей массой кровавыхъ, безформенныхъ пятенъ.

А грудь разрывается на части.
Тамъ, въ глубинѣ ея начинаетъ слышаться, какъ назой­

ливое жужжанье мухи, попавшей въ паутину къ пауку, 
отдаленный крикъ какого то знакомаго голоса.

Вслушиваюсь.
Ближе, ближе.
Боже! это голосъ моей матери.
Я даже различаю слова.
Ясно... членораздѣльно;



168 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

„Онъ по-ги-ба-етъ“ ...
И этотъ мучительный вопль рѣзкимъ диссонансомъ пре­

рывается грубымъ отчетливымъ карканьемъ ворона:
„ Погибъ
Кровавыя, красныя пятна закружились, завертѣлись на 

одномъ мѣстѣ, выросли въ одну длинную колонну.
Нащупываю рукой подъ подушкой револьверъ, припод­

нимаюсь съ постели. Ярко кровавый цвѣтъ исчезъ и пе­
редо мной высокая, тонкая, длинная фигура.

Опять что-то знакомое.
Силюсь припомнить.
Усиленно работаетъ мозгъ.
Великій Боже! опять тяжелое воспоминаніе.
Я не вижу его лица. Не слышу его голоса, но чувствую, 

что это онъ, тотъ, который когда то, давно, давно убѣдилъ 
меня оставить Православіе, удалить отъ себя святыя иконы, 
ихъ чудныя умиротворяющія душу лампады. И когда я это 
сдѣлалъ, онъ назвалъ меня „чадомъ Божіимъ, навсегда 
спасеннымъ отъ мукъ ада, отъ вѣчнаго суда11.

Будь ты проклятъ! прошепталъ я.
И призракъ, разсыпавшись на милліарды красныхъ кро­

вавыхъ пятенъ, съ торжествующимъ хохотомъ утонулъ во 
мракѣ.

Вслѣдъ за нимъ вырисовывались передо мною слагаю­
щіяся изъ этихъ мучительныхъ пятенъ всѣ, кто такъ пли 
иначе отводилъ меня отъ правды, начиная съ докторовъ 
и кончая самой послѣдней кокоткой, которая подносила 
мнѣ чашу разврата.

А въ душѣ цѣлый хоръ мучительныхъ воплей.
Цѣлая симфонія отчаяннаго, непередаваемаго мучитель­

наго стона.
Надъ всѣмъ этимъ царилъ проклятый голосъ проклятаго 

ворона:
„ Погибъ “ ....



4 . НОЧЬ ВОЗРОЖДЕНІЯ". 169

Кровавыя пятна, то лѣзли по стѣнамъ, то повсюду прес­
мыкались по полу, то взбирались по одѣялу моей постели 
и подходили чуть не къ самой груди, насѣдали на нее, 
давили ее.

Впервые за много лѣтъ рука моя искала на своей груди 
святое Распятіе.

Судорожно сжимались пальцы.
Но, увы, Его не было...
Я задыхался.
Нѣсколько разъ я брался за орудіе смерти.
Нѣсколько разъ я поднималъ его то къ виску, то къ 

сердцу.
Но вдругъ откуда-то передъ моими глазами появлялось 

острое, ярко-блестящее лезвіе какого то знакомаго мнѣ меча 
и отводило отъ меня это страшное орудіе.

Я чувствовалъ, что я схожу съ ума.
Наконецъ, довольно!
Нѣтъ больше силъ.
Я послѣдній разъ выхватилъ револьверъ и уже прило­

жилъ холодное дуло его къ тревожно бьющемуся сердцу...
Въ мою комнату отворилась дверь, и я увидѣлъ жену, 

вносящую ко мнѣ образъ святителя Николая, тотъ самый, 
который давно, давно былъ въ моей дѣтской, а сзади съ 
зажженной лампадой шелъ тотъ святой докторъ, который 
много лѣтъ назадъ, руководимый цѣлителемъ и врачева­
телемъ Пантелеймономъ, давалъ мнѣ добрые совѣты, отверг­
нутые мною.

Соскользнуло безсердечное дуло съ области немного ниже 
лѣваго соска, дрогнула гашетка. Раздался выстрѣлъ...

И я впалъ въ глубокій обморокъ.

Черезъ два съ половиной часа при свѣтѣ брежжущей 
зари я въ сообществѣ страдалицы жены и врача молился 
передъ ликомъ святителя Николая.



170 ГОЛОСЪ Ц ЕРКВИ . № 4 .

И впервые за много лѣтъ я услыхалъ благовѣстъ въ 
ближайшей церкви къ святой утрени.

Жена въ теченіе всей ночи, стоя у двери моего каби­
нета, слышала стоны, испускаемые мною во время всѣхъ 
перипетій моего страшнаго переживанія, и, наконецъ, не 
вытерпѣла и послала человѣка къ своему любимцу док­
тору,— великому христіанину, а когда онъ пріѣхалъ, она 
взяла у моей няни образъ святителя Николая съ зажжен­
ной лампадой и спасла меня отъ смерти.

Давно я такъ не молился.
Это была молитва спасеннаго отъ гибели.
Это была молитва воскресшаго, вырвавшагося изъ объятій 

смерти человѣка.
Не хотѣлось отрываться отъ этой молитвы.
Солнце уже ярко окрасило золотистыми лучами начав­

шійся день, а мы то молились, то проливали слезы радости, 
то съ ужасомъ вспоминали прошедшее, то съ душевнымъ 
восторгомъ благословляли настоящее.

Наконецъ, когда все было выплакано, я обратился съ 
вопросомъ къ своимъ искреннимъ друзьямъ: что же мнѣ 
теперь дѣлать?

Жена и милѣйшій Д. С.,— такъ звали врача,— въ одинъ 
голосъ отвѣтили мнѣ:

„Въ святую Оптину. Сейчасъ же съ первымъ отходя­
щимъ поѣздомъ. Къ блаженнымъ старцамъ. Въ эту ле- 
чебницу отъ всѣхъ тѣлесныхъ и душевныхъ недуговъ, и 
невзгодъ “.

Съ этого момента я снова возвратился въ лоно святого 
Православія.

Вернулся прежде всего къ благодатной Церкви и ея уста­
новленіямъ, а затѣмъ къ традиціямъ старины.

И потекла моя жизнь счастливо, спокойно и безмятежно.
Я былъ нищій, но былъ счастливѣе всякаго богача.



№ 4. НОЧЬ ВОЗРОЖДЕНІЯ 171

И стала мнѣ понятна одна великая міровая истина.
И стала для меня цѣнна святая роль Православной Церкви, 

какъ охранительницы традицій благодатной старины.
И стала мнѣ понятна нетерпимость по отношенію къ ней 

всего, что несетъ въ жизнь прогрессъ европейской куль­
туры съ его новыми формами и знаніями и человѣческими 
взаимоотношеніями, и со стремленіями создать новыя вѣры 
для того, чтобы пошатнуть и ликвидировать старую.

И стало мнѣ понятно, почему по пути къ общему стрем­
ленію къ прогрессу, не смотря на всѣ удобства и усо­
вершенствованія жизни, такъ много трагедій человѣческой 
души.

Такъ болитъ, такъ скорбитъ человѣческое сердце.
И почему эта же самая душа, -  когда перешагнетъ ту 

демаркаціонную линію своего существованія, за которой 
начинается поворотъ къ старому, къ охраненію золотого 
минувшаго, къ возврату прошедшаго,— успокаивается, 
оживаетъ.

Посмотрите на исторію человѣческой жизни.
На исторію всего, существеннаго въ мірѣ, во вселенной.
Все идетъ по одному направленію впередъ.
По пути къ про-грессу.
Но пути къ усовершенствованію ВИ Д И М О Й  жизни.
Видимой, а не духовной.
И стремится быстро, энергично, все разрушая и ломая 

на своемъ пути.
Что же впереди не только у этого самаго прогресса, не 

только у человѣчества, но даже у всей вселенной?
И исторія человѣчества, и всѣ другія науки свидѣтель­

ствуютъ одно:
Впереди у  всѣхъ и у  всего смерть.
Умираетъ человѣкъ, какъ отдѣльная личность.
Вымираютъ и исчезаютъ съ лица земли цѣлыя народ­

ности, цѣлыя государства.



172 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

Умираютъ и исчезаютъ изъ вселенной цѣлыя планеты, 
цѣлыя солнечныя системы.

Умираетъ и послѣдовательно умретъ видимая нами сол­
нечная система, наша земля, наши планеты.

Вѣдь объ этомъ даже говоритъ Божественный Спаситель 
міра.

„Солнце померкнетъ, и луна не дастъ свѣта своего, и 
звѣзды спадутъ съ неба“... (Матѳ. 24, 29).

А вѣдь, замѣтьте, Божественный Спаситель міра не го­
ворилъ ничего, чтобы не подтверждалось наукою, не под­
тверждалось фактами.

Значитъ, всякое стремленіе впередъ въ этомъ направленіи 
есть стремленіе къ концу, къ смерти.

• Стремленіе, только лишь въ одной части, изъ всего 
искусственнымъ путемъ забѣжать впередъ того, что должно 
придти своимъ чередомъ.

И все равно, какъ мы наблюдаемъ въ различныхъ обла­
стяхъ человѣческой жизни, что всякое форсированіе нару­
шаетъ гармонію въ существующемъ, — какъ напримѣръ, 
люди, употребляющіе для передвиженія велосипедъ, стра­
даютъ разстройствомъ аккомодаціи зрѣнія, потому что наши 
глаза приспособлены обслуживать зрѣніе предметовъ при 
нашемъ передвиженіи пять верстъ въ часъ, а не пятнад­
цать верстъ— въ то же время,— такъ и въ этомъ случаѣ 
форсированіе по пути прогресса въ нашей видимой личной 
жизни, непропорціональное обычному теченію жизни, не мо­
жетъ пройти безнаказанно для нормальнаго теченія самой 
нашей жизни.

Поэтому у насъ наблюдается такая масса жизненныхъ 
скорбей, нестроеній, дисгармоніи, усталости жить.

Кромѣ того, во главѣ прогресса стоятъ подъ прикрытіемъ 
самыхъ благородныхъ побужденій горделивость, самочин­
ность, и какъ это называлъ блаженной памяти покойный 
В. С. Соловьевъ, „ячество“.



№ 4. „ночь возрожденія". 173

А съ этимъ тѣсно связаны борьба за существованіе, за 
положеніе, вражда, озлобленіе, человѣконенавистничество.

Словомъ, —  всѣ элементы, мѣшающіе людямъ спокойно 
жить, и антихристіанскіе.

Но въ самой жизни, въ людяхъ, и даже въ самой при­
родѣ существуетъ направленіе, діаметрально противоположное 
первому, направленіе „охранительное", „консервативное", 
которое видитъ не только ясно и опредѣленно, но даже 
часто и инстинктивно печальныя послѣдствія описаннаго 
выше поступательнаго движенія впередъ.

Это охранительное направленіе несетъ въ своей основѣ 
полное подчиненіе волѣ Всемогущаго Бога, смиреніе и 
желаніе возможно прочнѣе и крѣпче удержать близъ себя 
не только настоящее, а даже и дорогое минувшее.

Во главѣ этого послѣдняго движенія стоитъ Церковь, 
которая не чуждается прогресса,— наоборотъ, она въ лицѣ 
апостола Павла говоритъ: „все испытывайте, но держитесь 
только хорошаго". (1 Ѳесс. 5, 21).

И, обратите вниманіе, насколько близко и сродно чело­
вѣческой душѣ это послѣднее направленіе.

Человѣкъ чувствуетъ въ немъ себя спокойнѣе и уравно­
вѣшеннѣе.

Онъ больше живетъ своей духовной жизнью.
Больше остается самъ съ собою.
И его духовныя богатства не растрачиваются, а пріо­

брѣтаются, не теряются, а преумножаются.
Вѣдь какъ часто мы слышимъ по отношенію, допустимъ, 

къ Китаю выраженіе полной, если хотите, зависти.
,.0, да, это страна будущаго. Это новь. Эго непочатое 

богатство".
А всѣ упускаютъ изъ виду, что Китай въ области про­

гресса н культуры давнымъ давно пережилъ то, къ чему 
мы только что стремимся, и за много сотенъ лѣтъ до Рож­
дества Христова, во главѣ со своимъ мудрымъ отечествен-



174 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

нымъ „пророкомъ", совершенно парализовалъ внѣшній, ма­
теріальный прогрессъ и возвратился къ старой, самобытной, 
теперь кажущейся намъ сказочной, духовной культурѣ...

А Индія?...
Но это до будущей бесѣды.

Теперь я славу Богу ожилъ.
Теперь я питаюсь благодатными источниками Святой Пра­

вославной Церкви.
Отдыхаю и укрѣпляюсь въ ея дивныхъ обителяхъ и 

храмахъ.
Исцѣляю свою душу и тѣло въ моменты заболѣванія у 

ея благотворныхъ святынь; у ея чудныхъ оживляющихъ 
души лампадъ; слышу ея голоса призыва къ себѣ, когда 
она церковнымъ благовѣстомъ призываетъ насъ, какъ птица 
птенцовъ своихъ, подъ крылья.

И, вкусивши ужасъ отпаденія отъ нея, вмѣстѣ съ апо­
столомъ Павломъ, говорю, что теперь „если бы даже ангелъ 
съ неба сталъ благовѣствовать мнѣ не то, что благовѣствуетъ 
намъ Святая Апостольская Церковь, то да будетъ ана­
ѳема" (Гал. 1, 8), ибо Создатель моей родной религіи, 
Господь Іисусъ Христосъ не умеръ, не исчезъ, не измѣ­
нился, а какъ тогда, во время Своей жизни на землѣ, гакъ 
вчера, теперь іі сегодня и во вѣки Тотъ же. (Евр. 3, 8).

И всякое отхожденіе отъ Него и отъ Церкви, всякое укло­
неніе отъ Него, отъ Его ученія и отъ того, что говорятъ 
и говорили о Немъ благословенные отцы Церкви, это зна­
читъ стремленіе окунуться въ ту область, въ которой го­
ворятъ о Немъ то, что не благовѣствовали апостолы.

Опуститься съ головой въ ту трясину, которую мы выше, 
вмѣстѣ съ апостоломъ Павломъ, предали анаѳемѣ.

Найдутся, быть можетъ, люди, которые скажутъ: не до­
вольно ли познать Христа по Его жизни и по Его ученію?

Нѣтъ, безусловно, нѣтъ.



№ 4 . НОЧЬ ВОЗРОЖДЕНІЯ". 175

Душѣ, полюбившей Господа, именно необходимо и Его 
ученіе, и ЧТО говорятъ о Немъ.

Вѣдь, если мы, стараясь освѣтить личность какого либо 
изъ отечественныхъ героевъ, изъ писателей, составляемъ 
прежде всего самую подробную его біографію, а затѣмъ 
его личные труды и сочиненія и, непремѣнно, отзывы о 
немъ раньше насъ познавшихъ его, то можемъ ли мы иначе 
относиться къ Пострадавшему за насъ и Искупившему насъ 
Своею Кровію Господу нашему Іисусу Христу?...

А это все даетъ Св. Церковь, въ лицѣ ея отцовъ и учи­
телей...

Итакъ, я у пристани.
Правда, пережитыя испытанія стоили мнѣ многолѣтнихъ 

страданій, и даже выстрѣлившій, какъ я разсказывалъ выше 
въ святую ночь моего возрожденія, револьверъ отшибъ мнѣ 
мизинецъ лѣвой ноги, но все это ничто въ сравненіи пе­
редъ душой, которая могла погибнуть въ этихъ страшныхъ 
тенетахъ.

„Лучше для тебя, сказалъ Христосъ": чтобы погибъ одинъ 
изъ членовъ твоихъ, а не все тѣло твое было ввержено въ 
геену". (Матѳ. 5, 29).

Слава Всемогущему Господу Іисусу Христу за мое спа­
сеніе въ эту великую ночь моего возрожденія!

Слава Его Пречистой Богоматери, Приснодѣвѣ Маріи!
Слава святителю и угоднику Божію, чудотворцу Николаю!
Слава угодникамъ Божіимъ и подвижникамъ Святой Пра­

вославной Церкви!
Слава ея настоящимъ молитвенникамъ и труженникамъ!
Слава и аллилуія!...

В. П. Быковъ.



Откликъ на „Письмо изъ Канады“ .

Въ Мартовской кн. „Голоса Церкви" было напечатано 
„Письмо изъ Канады". Содержаніе этого письма въ выс­
шей степени жгуче, какъ по современности намѣченнаго 
въ немъ къ рѣшенію вопроса, такъ и по безмѣрной цѣн­
ности самаго вопроса.

Есть вопросы старые, вѣковѣчные и въ то же время 
всегда юнѣющіе и никогда не увядающіе. Къ такимъ во­
просамъ принадлежитъ и намѣченный въ „Письмѣ изъ 
Канады" вопросъ о бичѣ человѣчества— войнѣ. Авторъ 
письма, угнетаемый тяжестью настоящей великой брани на­
родовъ и движимый христіанской любовью, силится раз­
рубить этотъ Гордіевъ узелъ— войну и сдѣлать это во имя 
христіанства, чѣмъ и избавить христіанство отъ нареканій 
въ его банкротствѣ и поднять значеніе христіанства въ 
жизни современнаго человѣчества.

Порывъ не только прекрасный, но и увлекающій. Цѣль 
въ самой основѣ своей глубоко христіанская. Ни о чемъ 
такъ не молится изо-дня въ день Церковь Христова, какъ 
„о мирѣ всего міра", ничто такъ не противно ея природѣ, 
какъ изреченіе язычества:' „человѣкъ человѣку волкъ",—  
ничто такъ не манитъ ее и ничего такъ она не лелѣетъ, 
какъ пророческую вѣсть: „и раскуютъ мечи свои на орала 
и копья свои на серпы"...

Но какъ всего этого достигнуть? Пригодны ли тѣ сред-



-№  4 . ОТКЛИКЪ НА „ПИСЬМО ИЗЪ КАНАДЫ“ . 177

ства, какія предлагаетъ авторъ „Письма изъ. Канады"? 
Авторъ, оговоримся, полагаетъ возможнымъ употреблять 
въ этомъ направленіи тѣ или другія средства лишь по 
окончаніи этой войны, когда попранная тевтонами правда 
будетъ возстановлена и тевтонское зло получитъ должное 
возмездіе.

Однако, что же это за средство? „Коллективное выступ­
леніе* , съ цѣлью „вызвать движеніе въ пользу разум­
наго разоруженія

Но что значитъ такое „коллективное выступленіе", ба­
зирующееся на силѣ моральной, когда приходится имѣть 
дѣло съ милліонами „культурныхъ" германскихъ народовъ, 
которые считаютъ всякую мораль— блажью, а нравствен­
ныя обязательства— „клочкомъ бумаги", пригодной лишь 
для бумажнаго змѣя ребятишекъ?!. Что значитъ такое 
моральное „коллективное выступленіе", когда приходится 
считаться съ милліонами уже и не германскихъ народовъ, 
которые не только остаются равнодушными къ варварству 
тевтоновъ, но еще тайно или явно содѣйствуютъ его за­
силью, или даже цинично занимаются торгашествомъ на 
міровомъ земельномъ рынкѣ, отгрызая у барышниковъ себѣ 
тотъ или другой лакомый кусокъ?!. И, право, трудно ска­
зать, кто омерзительнѣй въ этомъ кровавомъ кошмарѣ 
тевтоновъ: самъ - ли вампирно - образный тевтонъ, явно 
вскрывшій себя, или эти подворотные вампирчики. кото­
рые безъ риска, но также льнутъ утучниться на счетъ чу­
жой крови!.. Пожалуй, все это торгашество итальянцевъ, 
грековъ, болгаръ, румынъ и имъ подобныхъ еще омерзи­
тельнѣе тевтонскаго варварства, такъ какъ, являясь тако­
вымъ же по существу, совмѣщаетъ съ нимъ въ себѣ еще 
и пошлость торгашей.

Гдѣ ужъ тутъ, при такомъ господствѣ въ народахъ 
похотливаго звѣря, до морально „коллективнаго выступ­
ленія"!!!.

12



178 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 ..

Нѣтъ, здѣсь уже вынуждаются поборники правды къ 
другого рода средствамъ. Это тѣ средства, которыя и Мои­
сей вынужденъ былъ ввести „по жестокосердію" своего 
народа и другихъ. Да, какъ это ни странно, но бываетъ 
надобенъ и „бичъ", бываетъ надобенъ и „мечъ князя" 
для уничтоженія зла. Народная мудрость давно уже оцѣ­
нила подобныя трагическія положенія, когда приходится 
„клинъ клиномъ вышибать". Правда, авторъ „Письма изъ. 
Канады" явно и самъ склоняется въ эту сторону.

Онъ предлагаетъ гарантировать дѣйствіе моральной силы 
учрежденіемъ „международнаго трибунала", который бу­
детъ судьею во всѣхъ международныхъ спорахъ и свои 
рѣшенія будетъ проводить въ жизнь силою „военныхъ 
кораблей и артиллеріи", что вполнѣ надежно, такъ какъ 
ни у кого, кромѣ этого трибунала, не должно быть ни 
„военныхъ кораблей", ни „артиллеріи".

Читая это предложеніе Жозефа С. Белля, автора „Письма 
изъ Канады", я невольно вспомнилъ народное изреченіе: 
„скоро сказка сказывается, да не скоро дѣло дѣлается". 
Дѣйствительно, предложеніе Ж. С. Белля и сказочное, и 
не осуществимое, да и для намѣченной имъ цѣли совер­
шенно непригодное. Каждое государство обуревается опас­
ностями не только изъ области вѣдѣнія гг. министровъ 
иностранныхъ дѣлъ, но еще болѣе своего домашняго 
внутренняго происхожденія. То въ государствѣ идетъ борьба 
за власть, то борьба экономическая, соціальная, націо­
нальная и т. п. Нерѣдко государство вынуждается прибѣ­
гать къ вооруженной силѣ, къ силѣ „военныхъ кораблей и 
артиллеріи", чтобы ввести внутри государства миръ и 
обезпечить себѣ дальнѣйшій ростъ и существованіе. Безъ 
такой военной силы любое государство скоро же превра­
тится въ библейски-пророческаго истукана и падетъ отъ 
малѣйщаго удара отъ внутренней анархіи. Значитъ, воен­
ная сила ему нужна и тѣмъ болѣе огромная, чѣмъ об-



М* 4. ОТКЛИКЪ НА „ПИСЬМО ИЗЪ КАНАДЫ". 179

ширнѣе государство. И здѣсь уже возможно идти до без­
конечности... Но, быть можетъ, эту задачу государства 
приметъ на себя проектированный „международный трибу­
налъ"? Но тогда уже онъ явится и не въ своей роли, и 
съ непосильной ношей, если принять во вниманіе міровую 
территорію. А затѣмъ, что особенно важно, такой трибу­
налъ самъ заберется въ такія дебри столкновенія разныхъ 
интересовъ многочисленныхъ народовъ и народностей, да 
притомъ и самъ въ своей средѣ, какъ въ зеркалѣ, такъ 
отобразитъ волей-неволей всю эту сумятицу,— что и свою 
военную силу употребитъ прежде всего противъ себя-же и 
здѣсь, конечно, одни будутъ побѣдители, а другіе побѣж­
денные и такое же положеніе охватитъ весь опекаемый 
имъ міръ. Вообще предложеніе такого трибунала для рѣшенія 
столь сложнаго мірового вопроса, какъ война и вооруже­
нія, настолько непригодно, настолько наивно,— я не смѣю 
подозрѣвать автора „Письма" въ худыхъ намѣреніяхъ, 
хотя и они не невозможны, такъ какъ названный трибуналъ 
уже очень близокъ къ „диктатурѣ пролетаріата", съ его 
„общечеловѣческимъ соціальнымъ союзомъ" и „рабочимъ 
вѣдомствомъ",— что о немъ нѣтъ нужды много распро­
страняться.

Но вотъ что удивительно, такъ это намѣреніе Ж. С. 
Белля проводить этотъ трибуналъ подъ знаменемъ хри­
стіанства и для поднятія авторитета Церкви Христовой
и пр...

Удивительно, какъ это заграничные люди инославныхъ 
исповѣданій не могутъ и даже не хотятъ понять души 
пли сердцевины христіанства! Никогда Христосъ, какъ и 
вѣрная Его завѣтамъ Православная Церковь, не училъ, 
что отъ внѣшняго того или иного строя зависитъ миръ 
міра, и въ людяхъ благоволеніе. Все это дается инымъ 
путемъ, иною міровою работою и эта работа духовная. 
Она состоитъ въ воспитаніи народныхъ сердецъ въ завѣ •

12*



180 ГОЛОСЪ Ц ЕРКВИ . № 4 .

тахъ Христа, во внѣдреніи во внутренняго человѣка Хри­
ста, съ Которымъ бы человѣкъ вострапезовалъ въ сердцѣ 
своемъ. Тогда изъ чрева человѣческаго потекутъ рѣки 
воды живой и дѣла его просвѣтятся, яко солнце. Тогда 
изсохнутъ моря и рѣки крови и слезъ, провалятся въ 
бездну океаны горя и въ мірѣ водворится миръ и въ лю­
дяхъ благоволеніе. Помните: „ищите прежде Царства Божія 
и правды Бго, а остальное все приложится вамъ... Царство 
же Божіе внутрь васъ есть"'?... А если его нѣтъ внутри, 
то тщетны всѣ „трибуналы"... Звѣрь и укрощенный дрес­
сировщикомъ— все жъ звѣрь и, при первомъ удобномъ 
случаѣ, дѣлаетъ жертвою своей дрессировщика. Міръ пе­
реживалъ эти трибуналы, хотя и въ другой формѣ, но съ 
тѣмъ-же содержаніемъ и давно мудрецъ произнесъ свое 
вѣщее слово надъ ними: „все суета суетъ и томленіе
духа"... Надобно не новое томленіе, а отдушина про­
свѣтъ... Надобна не новая міровая тьма, а Виѳлеемская 
Звѣзда... На ея свѣтъ надо идти и идти съ сердцемъ 
Виѳлеемскихъ пастуховъ,— и тогда міръ огласится Ангель­
скою пѣснью, которая снова спустится съ небесныхъ вы­
сотъ на землю и разольется повсюду отъ хижинъ до чер­
тоговъ и всѣхъ плѣнитъ своими чарующими словами: 
„Слава въ Вышнихъ Богу, и на земли міръ, въ человѣ- 
цѣхъ благоволеніе"...

М. Правдолюбовъ.



Мало оцѣненное средство пастырскаго вліянія.

Для всѣхъ лицъ, заинтересованныхъ въ дѣлѣ устроенія 
христіанской жизни въ условіяхъ раскрывающагося передъ 
нами содержанія дѣйствительности, несомнѣнно важнымъ 
является вопросъ о пастырскомъ вліяніи. Особую остроту, 
конечно, онъ пріобрѣтаетъ для пастырей.

Если пастухъ не можетъ руководить своимъ стадомъ, 
онъ пастухъ негодный; если пастырь не оказываетъ жела­
емаго вліянія на свою паству, онъ тогда напрасно носитъ 
и имя пастыря. А между тѣмъ вліять на своихъ пасомыхъ, 
создавать, если не внѣшній строй, то по крайней мѣрѣ, 
внутренній духъ ихъ жизни —  дѣло, требующее и огром­
наго напряженія, и обширнаго знанія, да при этомъ и 
встрѣчающее самыя разнообразныя препятствія. Это голосъ 
всѣхъ пастырей, „отъ лѣтъ древнихъ", до нашего времени: 
„управлять человѣкомъ, этимъ хитрымъ животнымъ, самое 
труднѣйшее изъ искусствъ". Поэтому все, что можетъ хоть 
сколько-нибудь облегчить это дѣланіе, что можетъ дать 
хоть одинъ лишній шансъ увѣренности въ приближеніи 
къ свѣтящимся идеаламъ пастырствованія, должно бы поль­
зоваться особымъ вниманіемъ со стороны пастырей. Факти­
чески же не всегда такъ бываетъ. Еще не такъ давно 
было время, когда пастыри не пользовались такимъ могу­
чимъ орудіемъ въ ихъ рукахъ, какъ проповѣдническое 
слово, да и не только не пользовались, но и не считали 
это нужнымъ... И теперь, правда есть цѣлые города у насъ 
на Руси, въ которыхъ обитатели слышатъ проповѣдь при 
наличности 5 церквей одинъ— два раза въ годъ (въ та-



182 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. №  4 .

комъ уѣздномъ городѣ мнѣ пришлось недавно быть), но 
теперь это скорѣе объясняется „немощью" служителей 
алтаря и по крайней мѣрѣ не вызываетъ противодѣйствія 
проповѣдникамъ, имѣющимъ и желающимъ предложить 
слово.

Но если въ настоящее время въ сознаніе пастырей вхо­
дитъ сознаніе пользы и важности въ дѣлѣ созиданія хри­
стіанской жизни проповѣдничества вообще, то далеко не 
съ такой отчетливостью предносится намъ значеніе живого 
пастырскаго слова при совершеніи требъ по частнымъ 
нуждамъ членовъ прихода.

Нельзя сказать, чтобы совершенно не возбуждался во­
просъ о значеніи, характерѣ и особенностяхъ этого вида 
проповѣдничества. Есть даже цѣлые сборники словъ, бе­
сѣдъ и поученій на разные случаи пастырской практики, 
но блѣдность этихъ сборниковъ, ихъ малое число уже сви­
дѣтельствуютъ, что пастырское слово при требоисправленіи 
не оцѣнивается во всей полнотѣ.

А если взглянуть на практику жизни, то тутъ въ по­
давляющемъ большинствѣ случаевъ встрѣтимъ молчаніе 
пастыря въ тѣ моменты, когда онъ тѣснѣе всего входитъ 
въ общеніе съ отдѣльной живой душою своего прихода.

Между тѣмъ, какую благодатную почву для сѣянія пред­
ставляетъ душа человѣка, пожелавшаго помолиться со 
священникомъ потому или иному поводу... Зовутъ священ­
ника для молитвы— въ этомъ уже залогъ того, что чело­
вѣкъ ищетъ или духовнаго утѣшенія, или возможности 
излить полно, до конца охватившую душу радость, тутъ 
всякое одухотворенное слово западетъ на сердце. Пропо­
вѣдь „церковная" (въ узкомъ смыслѣ) нерѣдко имѣетъ 
передъ собой инертную массу, духовно дремлющую; чтобы 
разбудить такихъ слушателей, увлечь ихъ за полетомъ 
своей мысли, проповѣднику необходима подъ-часъ великая 
внутренняя мощь, сила воодушевленія, которая заставляла



№  4 . МАЛО ОЦѢНЕННОЕ СРЕДСТВО ПАСТЫРСКАГО ВЛІЯНІЯ. 183

•бы непремѣнную волю слушателя подчиняться волѣ про­
повѣдника. Не всѣмъ дано властвовать надъ толпой; при 
требоисправленіи же душа человѣка сама готова подчи­
ниться вліянію пастырскому.

Это съ одной стороны. Затѣмъ, при требоисправленіи 
пастырь входитъ въ самую суть жизни своихъ пасомыхъ. 
Онъ не отвлеченно можетъ разсуждать о тѣхъ или иныхъ 
нуждахъ своихъ дѣтей духовныхъ, онъ призывается по 
опредѣленному поводу, и каждый этотъ частный случай 
въ - жизни отдѣльнаго члена своего прихода можетъ освѣ­
тить свѣтомъ Богооткровенія. А это-то особенно и важно 
въ дѣлѣ упроченія пастырскаго вліянія; пока христіанская 
проповѣдь является отвлеченной доктриной, она не полу­
чаетъ особенной цѣны въ устахъ пастыря— проповѣдника; 
послѣдній -лишь тогда получитъ возможность нести въ на­
родъ Евангельское благовѣстіе небезрезультатно, когда бу­
детъ видно всякому, что онъ не чуждъ всѣхъ мелкихъ 
радостей и горестей, которыя близки его пасомымъ. Заинте­
ресованность въ положеніи другихъ естественно вызываетъ 
потребность сказать нѣчто по поводу самого предмета или 
случая, который вызвалъ интересъ, т.-е. иначе говоря, на­
зидательное слово пастыря свидѣтельствуетъ о степени его 
близости къ пасомымъ.

Далѣе. Проповѣдь при требоисправленіи можетъ за­
ставить запомнить много такихъ истинъ и положеній хри­
стіанскаго ученія, которыя въ общей проповѣди могутъ 
остаться висящими въ воздухѣ. Какая, напримѣръ, раз­
ница можетъ получиться, если вы говорите о крещеніи 
при совершеніи самого таинства крещенія въ сравненіи съ 
тѣмъ, если объ этомъ трактуется за другою службой... Нельзя 
забывать, что наше мірское общество въ громаднѣйшей 
своей части совершенно почти не свѣдуще въ истинахъ 
Евангелія; его нужно учить, и требы, тайносовершитель- 
наго-ли, обрядоваго-ли характера, это— своего рода— на-



184 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. № 4 .

глядныя пособія, которыя помогаютъ усваивать церковное 
ученіе. Зачѣмъ же отдѣлять „пособіе" отъ учительнаго 
слова? Церковь своимъ благодатнымъ попеченіемъ такъ все­
сторонне охватываетъ теченіе жизни человѣческой и въ 
своихъ молитвословіяхъ остается вѣрной себѣ настолько, 
что, пользуясь различными случаями приходской жизни, 
при требоисправленіи, можно въ сознаніи пасомыхъ запе­
чатлѣть всѣ не только важнѣйшія, но даже частныя ис­
тины христіанскаго благовѣстія.

Наконецъ, слово при требахъ есть, собственно, дѣло 
пастырской любви. Слово пастыря, вообще, должно быть 
срастворено „солью" назидательной, небесной мудрости, ко­
торая есть плодъ любви. Любовь— стихія, въ которой всегда 
долженъ жить пастырь. Плоха эта любовь, если она не 
пользуется удобнымъ случаемъ проникнуть до самой души 
пасомаго; если человѣкъ дорогъ (а такимъ для пастыря 
долженъ быть всякій прихожанинъ), какъ не порадоваться 
его радостямъ, какъ не поскорбѣть объ его горѣ, какъ не 
предложить ему слово назиданія или утѣшенія изъ духов­
ной сокровищницы, которой обладаетъ пастырь? Да если бы 
пастыри поставили для себя обязанностью не молчать при. 
совершеніи требъ, ихъ любовь къ пасомымъ отъ этого только 
увеличилась бы.

Священникъ хочетъ сказать слово; ему естественно за­
ранѣе узнать, чѣмъ вызвана треба, каково жизненное по­
ложеніе этого прихожанина, кто онъ, что дорого ему, чѣмъ, 
задѣть отзывчивую струнку въ его сердцѣ и т. д. —  а 
узнать „своихъ" значитъ уже возгрѣвать любовь къ нимъ. 
Если даже узнаетъ пастырь и много отрицательнаго о ка­
комъ-нибудь человѣкѣ, это вызоветъ лишь сострадатель­
ную любовь, если пастырь хочетъ спасать ввѣренныя ему 
души. Да и въ самомъ процессѣ творчества своего слова 
пастырь заставляетъ себя открывать свое сердце настолько,, 
чтобы съ нимъ, проповѣдникомъ, слился слушатель во-едино*



№  4 . МАЛО ОЦѢНЕННОЕ СРЕДСТВО ПАСТЫРСКАГО ВЛІЯНІЯ. 185

себя онъ какъ бы ставитъ на мѣсто слушателя, а это и 
есть школа любви— чаще „отрекаться себя“ .

Чтобы* въ большей или меньшей степени соотвѣтство­
вать такому значенію, проповѣдническое слово при требо- 
исправленіи должно отличаться особымъ характеромъ.

Оно должно быть обязательно „живымъ* словомъ. Безъ 
предварительной подготовки, безъ спеціальнаго обдумыва­
нія темы, пастырь вноситъ искорки свѣта во тьму жизни; 
натянуты до опредѣленной высоты струны сердечныя у 
пригласившихъ его на требу, такъ же должны натянуться 
и отзывчивыя струны въ душѣ пастыря —ихъ звукъ и есть 
проповѣдь при совершеніи требы. Чѣмъ полна душа па­
стыря, то и раскрывается въ этомъ непосредственно тво­
римомъ словѣ; насколько отзывчивъ пастырь, настолько и 
дѣйственно его слово. Субъективный лирическій элементъ—  
существенная черта этой „живой" проповѣди. Проповѣд­
нику въ данномъ случаѣ нѣтъ возможности слѣдить за 
всестороннимъ развитіемъ избранной темы, онъ отмѣчаетъ 
здѣсь лишь то существенное, что, по его мнѣнію, можетъ 
быть особенно цѣнно въ данномъ случаѣ. Для этого, ко­
нечно, необходима быстрая критическая оцѣнка какъ по­
ложенія, въ которомъ находится слушатель, такъ и отно­
шенія къ нему проповѣдуемой темы. Соотвѣтствіе субъ­
ективныхъ переживаній и вдохновеній пастыря— проповѣд­
ника по потребностямъ даннаго момента— вторая черта про­
повѣди при требоисправленіи.

Такой характеръ проповѣди приблизитъ ее къ тѣмъ за­
дачамъ, которыя ею преслѣдуются.

Естественно, что общій характеръ проповѣди долженъ 
отразиться и на ея построеніи и на особенностяхъ ея языка.

Въ первомъ отношеніи, проповѣдники при требоисправ­
леніи поставлены въ необходимость отдаваться непосред­
ственно возникающимъ у нихъ чувствамъ и не могутъ за­
няться вдумчивымъ всестороннимъ раскрытіемъ темы. Про-



186 ГОЛОСЪ Ц ЕРКВИ . №  4 .

повѣдннкъ схватываетъ лишь самое существенное, цен­
тральное въ своей темѣ и стремится къ тому, чтобы воз­
можно ярче напечатлѣть это въ сознаніи своихъ слушате­
лей. Самыя условія произнесенія не позволяютъ въ этомъ 
случаѣ, пастырю вдаваться въ мелочи и подробности; ему 
некогда размышлять надъ частными положеніями своей 
проповѣди, некогда подыскивать подходящіе аргументы, вы­
бирая ихъ путемъ тщательнаго анализа. Пастырь для про­
изнесенія поученія на требы долженъ обладать запасомъ 
нужныхъ знаній, богатствомъ жизненнаго опыта, разнооб­
разіемъ переживаній и настроеній...

Чѣмъ ближе живетъ пастырь— проповѣдникъ къ своимъ 
прихожанамъ, тѣмъ успѣшнѣе и плодотворнѣе можетъ онъ 
поучать при совершеніи требъ. Какъ мудрый книжпикъ, 
выбираетъ онъ тогда изъ сокровищницы души своей нуж­
ное для даннаго момента и представляетъ его сознанію 
слушателей. Все дѣло построенія проповѣди сведется тутъ 
къ тому, чтобы въ содержаніи душевной жизни своей найти 
то, что созвучно избранной темѣ; тогда по ассоціативной 
связи всплывутъ въ сознаніи пастыря и нужные примѣры, 
и ясныя обоснованія и характерные обороты, могущіе воз­
дѣйствовать, именно, при наличныхъ условіяхъ на налич­
ныхъ слушателей...

Вотъ въ этой связи построенія проповѣди не столько съ 
запросами теоретическаго разума, сколько съ настроеніемъ 
пастыря—залогъ дѣйственности пастырскаго поученія.

Если же построется проповѣдь, произносимая при тре- 
боисправленіи, какимъ-нибудь инымъ путемъ, она моясетъ 
звучать диссонансомъ, потому что самая-то треба чаще 
всего вызывается потребностью сердца, желаніемъ создать 
настроеніе.

Такимъ образомъ, видно, что проповѣди при требоисправ- 
леніи должны быть строго-тематическими, чтобы расплывча­
той массой побочныхъ мыслей не расхолодить настроенія.



№  4 . МАЛО ОЦѢНЕННОЕ СРЕДСТВО ПАСТЫРСКАГО ВЛІЯНІЯ. 187

Соотвѣтственно этому яркой краткостью и силой дол­
женъ отличаться и языкъ проповѣди.

Проповѣдь, вообще, производитъ большее впечатлѣніе, 
если она кратка, но выразительна. Тѣмъ болѣе это нужно 
сказать о проповѣди при требоисправленіи, когда самыя 
условія въ произнесенія требуютъ отъ проповѣдника умѣнья 
въ нѣсколькихъ словахъ создать извѣстное настроеніе. 
Длинные періоды совершенно неумѣстны въ такой пропо­
вѣди. Съ рѣзкой отчетливостью должны вырисовываться 
мысли. Въ немногомъ должно быть выражено многое. Об­
разныя выраженія въ данномъ случаѣ могутъ принести 
существенную пользу. Языкъ долженъ быть совершено пра­
вильный, чтобы та или другая ошибка строя рѣчи не по­
требовала для себя дальнѣйшихъ объясненій. Если при 
этомъ будетъ соотвѣтствіе языку, который въ употребленіи 
у слушателей, то можно думать, что поученіе достигнетъ 
результатовъ.

Кромѣ обычной работы надъ усовершенствованіемъ языка 
рѣчи, для достиженія указанныхъ качествъ проповѣди 
нужно пастырю жить возможно тѣснѣе со своей паствой. 
Поэтому вниманіе пастыря къ проповѣди при требоисправ­
леніи само побудитъ его искать этого сближенія— а это 
существенное въ дѣлѣ пастырскаго вліянія.

Эта же проповѣдническая дѣятельность заставитъ па­
стыря не забывать о должной высотѣ своего настроенія, она 
сама будетъ для него школой въ дѣлѣ „возгрѣванія бла­
годати священства1*. Всегда „на стражѣ своей“ стоитъ па­
стырь; внимательно всматривается опъ въ окружающее—  
не долженъ онъ пропускать безъ вниманія ни одной, даже 
мелкой черты въ жизни своихъ пасомыхъ.

Поэтому нельзя не пожелать, чтобы ширилась область 
примѣненія проповѣдническаго пастырскаго слова, чтобы 
мощной рѣкой лилось это слово въ пущу жизни, укрѣп­
ляя вліяніе пастырства и черезъ него христіанства...

Священникъ Н. Платоновъ.



Б и б л і о г р а ф і я .
Религіозно - философская библіотека. Выпуски: XXXI —  

„Спасеніе и вѣра по православному ученію“ (Цѣна 35 к.), 
XXXII — „Спасеніе и вѣра по ученію католическому и про­
тестантскому" (Ц. 40 к.), XXXIII— „Церковь, Католичество 
и протестантство" (Ц. 50 к.), XXXIV— „Папская непогрѣ­
шимость" (Ц. 25 к.), XXXV— „Идея католичества въ про­
изведеніяхъ Ѳ. М. Достоевскаго", XXXVI— „Іезуитизмъ и 
іезуиты" (Ц. 45 к ), XXXVII— „Мистика Церкви" (Ц. 30 к.).

„Религіозно-философская библіотека", руководимая М. А. 
Новоселовымъ, обогатилась за послѣднее время новыми выше­
указанными выпусками, представляющими собою цѣнный 
вкладъ въ научно-популярное религіозное просвѣщеніе рус­
скаго общества. Отрадно отмѣтить тотъ рядъ вопросовъ, 
вокругъ'которыхъ вращаются послѣдніе выпуски библіотеки. 
„Спасеніе, вѣра, Церковь, православіе, католичество, проте­
стантство"— вотъ вопросы выпусковъ библіотеки и, должно 
сказать, все это является жгучимъ вопросомъ и современ­
ности. Изсушенный безвѣріемъ умъ породилъ въ сердцѣ 
современнаго человѣка жажду вѣры, жажду мучительную, 
томительную. Человѣкъ отчая-нно востосковалъ объ утерян­
номъ раѣ, когда онъ въ незлобіи и дѣтской простотѣ сердца 
пилъ воду живую изъ Божественнаго ручья. Человѣческіе 
водоемы оказались наполненными морской роиой, отъ ко­
торой еще сильнѣе загоралось внутри и еще сильнѣе то­
мило жаждой. И вотъ человѣкъ ринулся къ водоемамъ 
Божественнымъ... Но здѣсь предъ нимъ сталъ роковой во-



№  3 . БИБЛІОГРАФІЯ. 189

просъ: гдѣ они? куда идти? откуда испить воды живой? 
Какъ бы опять не сбиться на путь человѣческихъ вымыс­
ловъ и снова не прійти къ мертвой водѣ?.. Гдѣ спасеніе? 
Во чтб вѣрить и гдѣ самая вѣра, въ чемъ она?.. Долгое 
блужданіе по распутьямъ міра густою пеленою задернуло 
отъ человѣческаго духовнаго ока Божественную истину и 
ея хранилище— Церковь.

И вотъ на помощь блуждающимъ путникамъ и прихо­
дитъ „Религіозно-философская библіотека*1, раскрывая предъ 
ними вопросы о вѣрѣ и спасеніи, о Церкви, какъ спаси­
тельномъ пристанищѣ для алчущихъ и жаждущихъ правды 
и, наряду съ этимъ, предостерегая ихъ отъ блуждающихъ 
огней, несущихъ съ собою погибель, сбивающихъ путни­
ковъ въ объятія человѣческихъ вымысловъ и къ водоемамъ 
мертвой воды.

Такъ приблизительно и самъ издатель вышеупомянутыхъ 
выпусковъ опредѣляетъ ихъ цѣль. Въ „предисловіи" къ 
ХХХІ-му выпуску онъ говоритъ: этотъ выпускъ „является, 
въ извѣстномъ смыслѣ, введеніемъ къ цѣлому ряду слѣ­
дующихъ выпусковъ, направленныхъ къ одной и той же 
цѣли: съ разныхъ сторонъ отграничить Божественную 
область Единой, Святой, Соборной и Апостольской Церкви 
(Православной) отъ сферы католическаго раскола и про­
тестантскаго сектантства, ложно мнящихъ о себѣ, какъ о 
носителяхъ и обладателяхъ подлинной Христовой Истины.—  
Раскрывая православное ученіе о спасеніи, этомъ основ­
номъ вопросѣ живого религіознаго сознаванія, предлагаемый 
выпускъ очерчиваетъ часть того круга, внутри коего на­
чертано: Единая Христова Церковь. Кругъ этотъ долженъ 
смыкаться по мѣрѣ выхода слѣдующихъ выпусковъ, стре­
мящихся, каждый— съ своей стороны, ставить вѣхи вокругъ 
пажити Христовой, на тихихъ, текущихъ въ жизнь вѣчную, 
водахъ которой пасетъ Свое словесное стадо Гіастыре-началь- 
никъ Господь Іисусъ. Каждый изъ ближайшихъ выпусковъ,



190 ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. №  4 .

отрицательно или положительно, или и тѣмъ и другимъ 
способомъ, будетъ проводить границу между Церковью Бо­
жіей и обществами человѣческими, самовольно присвои- 
вающими себѣ имя Невѣсты Христовой, и этимъ воздвигать 
ограду кругомъ Новозавѣтной Христовой Скиніи, чтобы 
какъ живущіе внутри Ея и укорененные тамъ, такъ и лишь 
взыскующіе драгоцѣнный бисеръ— Христа, не сбивались на 
распутья „внѣ церковныхъ стѣнъ", гдѣ блуждаютъ овцы, 
не знающія должнымъ образомъ Единаго Пастыря— Іисуса, 
обитающаго в,ъ Церкви Своей, „оставившія Его, источникъ 
воды живой", и припадающія запекшимися устами къ „во­
доемамъ разбитымъ, которые не могутъ держать воды".

Намѣченныя цѣли издатель выпусковъ осуществилъ пре­
красно. Трактаты: „Спасеніе и вѣра по православному ученію" 
и затѣмъ „Спасеніе и вѣра по ученію католическому и про­
тестантскому" изложены по лучшему въ этихъ вопросахъ 
сочиненію архіепископа Сергія (Финдляндскаго): „Право­
славное ученіе о спасеніи". Трактатъ: „Церковь, католи­
чество и протестантство"— представляетъ собою очеркъ ихъ 
исторіи по А. С. Хомякову. Въ трактатъ о „папской непо­
грѣшимости" вошли: 1) „Рѣчь ІІІтроссмайера на Ватикан­
скомъ соборѣ", направленная противъ папской непогрѣши­
мости и церковнаго главенства папъ. Эта „Рѣчь" перепе­
чатана изъ „Христ. Чт.“ за 1872 г. авг. м. и 2) Заявленія 
и письма Деллингера о ватиканскихъ декретахъ, въ пере­
водѣ ихъ и съ примѣчаніями почившаго протопресвитера 
I. Л. Янышева. Выпускъ XXV-й излагаетъ „Идею като­
личества", какъ ее изобразилъ въ своихъ произведеніяхъ 
Ѳ. М. Достоевскій. — „Іезуитизмъ и іезуиты" —-вып. ХХХѴІ-й 
изложенъ по Ю. Ѳ. Самарину. Заключительный вып. ХХХѴІІ-й 
посвященъ жгучему вопросу о „Мистикѣ Церкви", по срав­
ненію съ мистикой католичества. Этотъ выпускъ изложенъ 
по сочиненіямъ епископа Игнатія Брянчанинова, еп. Ѳеофана 
Затворника, М. В. Лодыженскаго и Вильяма Джемса. По-



№  4 . БИБЛІОГРАФІЯ. 191

слѣднія два источника пе могутъ смутить своимъ непод­
ходящимъ сосѣдствомъ съ столь видными святителями 
Церкви, потому что изъ сочиненій М. Лодыженекаго и 
В. Джемса издатель извлекъ лишь фактическія свѣдѣнія, 
но не пониманіе фактовъ.

Уже тѣ источники, откуда издатель почерпнулъ мате­
ріалъ для своихъ выпусковъ, говорятъ краснорѣчивѣй вся­
кихъ словъ о высокой назидательности и пользѣ этихъ вы­
пусковъ. А если принять во вниманіе ту жгучую потреб­
ность, какая чувствуется нынѣ повсюду, въ разрѣшеніи 
намѣченныхъ выпусками вопросовъ, то ихъ цѣнность уде­
сятерится. Издатель не забылъ, и за это ему великое спа­
сибо, что въ наше время газетнаго царства любовь къ 
книгѣ оскудѣла и, чтобы заинтересовать ею, надо издавать 
ее изящно. И съ этой стороны выпуски „Религіозно-фило­
софской библіотеки" являются у насъ единственными, осо­
бенно если мы примемъ во вниманіе, что изящество ихъ 
изданія не отразилось губительно на ихъ цѣнѣ. И по цѣнѣ 
эти выпуски весьма доступны даже и для бѣднаго читателя.

Привѣтствуя это весьма полезное для Церкви издатель­
ство, мы не можемъ ограничиться одними только пожела­
ніями широкаго распространенія выпусковъ „Религіозно­
философской библіотеки",— нѣтъ, мы взываемъ къ чувству 
долга пастырей— служителей Церкви особенно, а затѣмъ и 
православныхъ мірянъ,— поддержать изданіе подобныхъ вы­
пусковъ широкимъ распространеніемъ ихъ повсюду— отъ 
хижинъ до палатъ, отъ библіотекъ церковныхъ до мір­
скихъ включительно. Но особенно мы считаемъ обязательно 
необходимымъ въ столь тревожное для Церкви время имѣть 
эти выпуски въ библіотекѣ каждаго пастыря и служителя 
Церкви, дабы дать вопрошающимъ отвѣтъ объ единомъ на 
потребу.

И . А .



Въ природѣ ищите не зла, но святого. 
Смотрите: въ ней свѣтлаго, чистаго много— 
Здѣсь ясные отклики вѣка златого,
Тамъ отблескъ нетлѣнной премудрости Бога. 

Встрѣчайте молитвой на лонѣ природы 
И полдень священный, и пору заката, 
Когда чуть замѣтно колышатся воды,
И лѣсъ и поля, такъ полны аромата, 

Когда разгораются ярче и ярче 
Таинственно блѣдныя звѣздныя очи.
Съ природой молитесь наивнѣй и жарче 
Во тьмѣ голубой и въ безмолвіи ночи.

Ты вышелъ на зарѣ. Сіяли небеса.
Въ туманной пеленѣ дремалъ весенній лѣсъ.
Съ надеждами ты шелъ, но собралась гроза, 
Угасла въ тьмѣ заря, и горизонтъ исчезъ.

До вечера идя подъ шумъ дождя и бури,
Ты такъ и не видалъ ни солнца ни лазури.
Братъ, надо отдохнуть. Засни съ молитвой къ Богу. 
Быть можетъ, завтра Онъ дастъ лучшую дорогу.

В. Недзвецкій.



■ - сУСа 1915-й годъ .■
М  ГОДЪ ИЗДАНІЙ

Открыта подписка
ЯА ЕЖЕМѢСЯЧНЫЙ ЦЕРКОВНО-ОБЩЕСТВЕННЫЙ й  МИССІОНЕРСКІЙ Ж У РН А ЛЪ:

Дологъ Церк6»“.
Журналъ: „ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ", вступая въ четвертый годъ сво­

его изданія, имѣетъ цѣлью освѣщать и разрѣшать въ строго-пра­
вославномъ церковномъ духѣ всѣ вопросы Вѣры и Церкви, а также 
и вопросы государственной, общественной, семейной и личной 
жизни и мысли, въ границамъ соприкосновенія ихъ съ ученіемъ 
Православной Вѣры и съ жизнью Православной Церкви.
— ——-  Посему въ „ПРОГРАММУ11 журнала входятъ: ■ — —

Отдѣлъ I: 1) Душеполезное чтеніе, т. е. статьи, дневники, 
письма, наблюденія и воспоминанія, а также и прочіе труды ре­
лигіозно-назидательнаго содержанія. 2) Вѣроученіе и нравоученіе 
Православной Церкви, въ научно - популярномъ» изложеніи, и въ 
удовлетвореніе запросовъ нашего времени. 3) Церковная пропо­
вѣдь на жгучіе вопросы современности. 4) Церковное управленіе. 
5) Вопросы современнаго пастырства и церковный приходъ. 6) Цер­
ковная школа. 7) Внѣшняя и заграничная православная миссія. 
8) Внутренняя кассія. 9) Русское сектантство, расколъ, соціализмъ, 
современный атеизмъ и спиритуализмъ. 10) Православная церковь 
ва границей. 11) Инославіе и иновѣріе.

Отдѣлъ II: 12) Церковь и Государство. 13) Церковь и Об­
щество. 14) Церковь и семья. 15) Церковь и личная жизнь чело­
вѣка. 16) Церковь и современная пресса. 17) Церковь и совре­
менная .мысль. 18) Библіографія и критика. 19) Политическое обо­
зрѣніе. 20) Стихотворенія. 21) Почтовый ящикъ: отвѣтъ на запро­
сы читателей по программѣ журнала.

===== Въ журналѣ принимаютъ учлстіе: просвѣщеннѣйшіе іе­
рархи и пастыри Церкви, миссіонеры, мужи богословской и свѣт­
ской науки и литературы, а равно и видные дѣятели на поприщѣ 
церковной, государственной и общественной ж изни .---- —

----- — Журнальный и т о гъ ----- —
„ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ", съ Божьей помощью, блестяще закон­

чилъ третій іодъ своего существованія.
Численность подписчиковъ возрасла. Составъ сотрудниковъ жур­

нала значительно увеличился и вполнѣ гарантируетъ достиженіе 
журналомъ своихъ цѣлей.

— Въ „Гол. Церкви", между прочими, печатались статьи 
Петроградскаго Митрополита Владимира, Московскаго Митропо­
лита Макарія, Архіеписк. Антонія Харьковскаго, Архіеп. Николая



Варшавскаго, Архіеп. Арсенія Новгородскаго, Архіеп. Алексія 
Владимірскаго, Архіеп. Никона (б. Вологодскаго), Еписк. Ѳеодора, 
Ректора Москов. Дух. Академіи, Еписк. Арсенія Серпуховскаго,, 
Еписк. Димитрія Можайскаго, профес. Моск. Д. Акад. архим. 
Илларіона (Троицкаго), профес. Казан. Д. Акад. Іером. Гурія, 
проф. Петроград. Дух. Академ. С. М. Зарина, проф. Кіев. Д. Академіи 
С. Т. Голубева; профес. Нѣжин. Ипст. свящ. Н. Боголюбова, проф. 
Казанск. Унив. В. Ф. Залѣсскаго, проф. И. С. Бердникова, проф.- 
члена Г. Совѣта Т. И. Буткевича, профес. А; А. Бронзова, проф. 
свящ. В. Зыкова, проф. П. С. Смирнова, инспект. гимназіи А. Го- 
раина, доктора В. Николаева, свящ. А. Введенскаго, город. головы 
доктора Е. Я. Дюкова, проф. Кіев. Д, Акад. Н. Фетисова, А. Ма- 
каровой-Мирской, П. Б. Мансурова, В. А. Кожевникова, И. Г. 
Айвазова, А. Ф. Платоновой, свящ. Н. Ф. Платонова, Попова- 
Пермскаго, свящ. М. Чельцова, Е. Воронца, Свящ. Н. Колосова, 
и мн. др. Въ редакціонномъ портфелѣ на 1915 г. имѣется вес. 
цѣнный матеріалъ по жгучимъ вопросамъ Церкви и Государства, 
принадлежащій перу извѣстныхъ ученыхъ, церковныхъ, государ­
ственныхъ и общественныхъ дѣятелей.

=■■=■■*■ . Печатающіяся въ „Гол. Церк.ц важнѣйшія статьи издаются 
Редакціей, по соглашенію съ авторами, отдѣльными брошюрами? 
каковыя и можно получать въ Редакціи за вес. умѣренную цѣну.

КЪ СВЪДЪНІЮ ПОДПИСЧИКОВЪ и СОТРУДНИКОВЪ:

1) Годовая цѣна журнала ЧЕТЫРЕ руб., За Ѵ2 года 2 руб.; съ
дост. и перес. За границу ПЯТЬ руб. Деньги адресовать: „Москва, 
Кремль, Чудовъ монастырь. Бъ редакцію „Голоса Ц е р к в и Подписка 
принимается и во всѣхъ большихъ книжныхъ магазинахъ, какъ 
наприм. въ Петроградѣ. Гостинный дворъ № 45, книжный магаз,. 
И. Л . Тузова и др., а также и въ „Конторѣ Объявленій и Подписки% 
П. Н . Ііечковской,— Москва. Петровскія Л иніи44. За перемѣну адреса, 
подписчики вносятъ 25 коп.

2) Плата за объявленія на послѣднихъ страницахъ: 1 стран.. 
20 руб., Ѵ2 стр. 10 руб., Ѵ4 стр. 5 руб., Ѵ8 стр. 3 руб. При печа­
таніи много разъ дѣлается уступка по соглашенію.

3) За прошлые годы „Голосъ Церкви44 высылается по 3 руб. 
за годъ съ перес. и доставк. Отдѣльныя книжки журнала высы­
лаются за 50 коп. съ перес.

4) Литературный матеріалъ для „Гол. Церкви* надлежитъ 
направлять и за справками обращаться по адресу: Петроградъ, 
Калашниковская набережная, 9. 32, кв. 46. Телеф. 146—71. Ивану 
Георгіевичу Айвазову. Статьи для журнала надо писать четко и 
на одной сторонѣ листа.

Редакторы „Голоса Церквии: Намѣстникъ Чудова монастыря 
Епископъ Серпуховскій Арсеній и и. д. доцента Петроград. Духовн. 
Академіи Петроградскій епарх. миссіонеръ Иванъ Айвазовъ.


